
Jurnal Ilmu Pendidikan Keagamaan Kristen 
STAK Arastamar Grimenawa Jayapura 
e-ISSN: 3109-5542 (Online) 
Volume 1, Nomor 4, Desember 2025 (80-100) 

https://jurnal.stakagj.ac.id/index.php/Arastamar 

How to Cite : Pohagi, Deki, and Rheinhard David Sutrisno, “Gereja Virtual Dan Komunitas Digital: 
Transformasi Iman Dalam Ekosistem Media Sosial,” Jurnal Ilmu Pendidikan 
Keagamaan Kristen : Arastamar 1, no. 4 (2025): 80–100. 

Gereja Virtual dan Komunitas Digital: Transformasi Iman dalam 

Ekosistem Media Sosial 

Deki Pohagi1, Rheinhard David Sutrisno2* 

Sekolah Tinggi Agama Kristen Arastamar Grimenawa Jayapura, Papua1 

Sekolah Tinggi Teologi Injili Arastamar (SETIA) Jakarta2 

A R T I C L E  I N F O 
 
 

Email Correspondence 
rheinhardacm@gmail.com 
 
 
 

Keywords: 
Virtual Church; Digital 
Community; Faith 
Transformation; Algorithm. 
 
 
 

Kata Kunci:  
Gereja Virtual; Komunitas 
Digital; Transformasi Iman; 
Algoritma. 
 
 
 

Waktu Proses 
Submit : 03/12/2025 
Terima : 22/12/2025 
Publish : 31/12/2025 
 
 
 
 

Doi : 
10.63536/arastamar.v1i4.94 

 
 
 
 
 

 
 

 
 
Copyright: 
©2025. The Authors. 
License: Open Journals 
Publishing. This work is 
licensed under the Creative 
Commons Attribution 
License. 

Abstract: The expansion of social media has given rise to virtual churches as 
new spaces for religious practice and faith-based community formation. This 
phenomenon raises critical questions regarding how faith is experienced, 
communities are formed, and spiritual authority is negotiated within an 
algorithm-driven digital ecosystem. This study aims to examine the 
transformation of faith in virtual churches and its implications for community 
relations, spiritual authority, and social resilience in the age of social media. 
Using a qualitative approach with a literature-based method, this research 
conducts a critical analysis of theological, sociological, and digital media 
studies. The findings indicate that virtual churches function not merely as 
online worship platforms but as digital faith communities characterized by 
fluidity, decentralization, and transboundary interactions. Social media 
algorithms significantly shape religious experiences, the distribution of 
spiritual authority, and patterns of communal interaction. Moreover, digital 
communities serve as spaces of social resilience, enabling believers to adapt 
amid technological disruption. The novelty of this study lies in conceptualizing 
the virtual church as a faith community embedded within algorithmic media 
logic, framing faith transformation as a structural shift in authority, 
relationships, and lived religious practice in the digital era. 

Abstrak: Perkembangan media sosial telah melahirkan gereja virtual 
sebagai ruang baru bagi praktik keberimanan dan pembentukan 
komunitas iman. Fenomena ini menimbulkan persoalan mengenai 
bagaimana iman dijalani, komunitas dibangun, serta otoritas rohani 
dimaknai dalam ekosistem digital yang dikendalikan oleh logika 
algoritma. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis transformasi 
iman dalam gereja virtual serta implikasinya terhadap relasi komunitas, 
otoritas rohani, dan ketahanan sosial umat beriman di era media sosial. 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 
pustaka, melalui analisis kritis terhadap literatur teologi, sosiologi 
agama, dan kajian media digital. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
gereja virtual tidak sekadar menjadi sarana ibadah daring, melainkan 
membentuk komunitas digital yang bersifat cair, terdesentralisasi, dan 
lintas batas. Algoritma media sosial berperan signifikan dalam 
membentuk pengalaman iman, distribusi otoritas rohani, serta pola 
interaksi jemaat. Selain itu, komunitas digital terbukti berfungsi sebagai 
ruang ketahanan sosial yang memungkinkan umat beradaptasi di 
tengah disrupsi teknologi. Novelty penelitian ini terletak pada 
pemahaman gereja virtual sebagai komunitas iman yang hidup dalam 
logika algoritmik media sosial, sehingga transformasi iman dipahami 

https://jurnal.stakagj.ac.id/index.php/Arastamar


Pohagi & Sutrisno : Gereja Virtual dan Komunitas Digital: Transformasi Iman dalam 
Ekosistem Media Sosial 

Jurnal Ilmu Pendidikan Keagamaan Kristen : Arastamar | 81  

sebagai perubahan struktural dalam relasi, otoritas, dan kehidupan 
beriman di era digital. 

Pendahuluan 

Perkembangan teknologi komunikasi dan informasi dalam dua dekade terakhir 

telah membawa perubahan besar dalam cara manusia berinteraksi dan membangun 

relasi sosial. Media sosial yang awalnya berkembang sebagai ruang hiburan dan 

jejaring pertemanan, kini menjadi arena baru bagi pembentukan identitas, komunitas, 

bahkan ekspresi spiritualitas. Gereja sebagai institusi keagamaan tidak berada di luar 

arus perubahan tersebut. Praktik ibadah daring, liturgi digital, dan pelayanan rohani 

melalui platform media sosial menunjukkan bagaimana ruang virtual telah menjadi 

bagian integral dalam kehidupan beriman.1 Kehadiran gereja virtual dan komunitas 

digital menghadirkan paradigma baru dalam memahami persekutuan, ibadah, dan 

otoritas rohani, sehingga memunculkan dinamika spiritualitas yang berbeda dari pola 

tradisional. Transformasi ini mendorong gereja dan umat beriman untuk memikirkan 

kembali makna komunitas, kehadiran rohani, dan praktik iman dalam lanskap media 

sosial yang terus berkembang.2 

Meskipun gereja virtual menawarkan peluang besar bagi penyebaran 

pelayanan dan perluasan jangkauan misi gerejawi, fenomena ini juga memunculkan 

berbagai persoalan yang perlu dikaji secara mendalam. Perpindahan ruang ibadah 

dari pertemuan fisik ke interaksi digital menimbulkan pertanyaan mengenai 

autentisitas pengalaman beriman, kualitas relasi antarjemaat, serta keberlanjutan 

komunitas ketika komunikasi dimediasi oleh algoritma media sosial.3 Di sisi lain, 

muncul figur-figur rohani populer di media digital yang sering kali memiliki 

pengaruh lebih besar daripada pemimpin jemaat formal, sehingga menimbulkan 

ketegangan terkait legitimasi otoritas rohani. Situasi ini memperlihatkan bahwa 

kehadiran gereja virtual bukan hanya isu teknis penggunaan teknologi, tetapi 

menyentuh inti pengalaman spiritual dan tata kelola komunitas.4 Oleh karena itu, 

penting untuk menelaah bagaimana transformasi iman terjadi dalam ekosistem digital 

yang cair dan penuh disrupsi. 

 
1 Moses Adeleke Adeoye and Siti Mahmudah Noorhayati, “Sacred Bytes: Assessing The Influence Of 

Social Networks And Virtual Space On Religious Beliefs,” JOSSE: Journal Of Social Science And 
Economics 3, no. 1 (2024): 243–53, https://doi.org/https://doi.org/10.37812/josse.v3i1.1738. 

2 Julio Eleazer Nendissa, “Dinamika Agama Dalam Era Digital : Pengaruh Media Sosial Terhadap 
Praktik Keagamaan Di Kalangan Generasi Muda,” Mawar Saron: Jurnal Pendidikan Kristen Dan 
Gereja 8, no. 2 (2025): 1–20, https://doi.org/https://doi.org/10.62240/msj.v8i2. 

3 Benyamin Imanuel Silalahi and Budi Irawanto, “Beribadah Daring Di Masa Pandemi (Netnogra 
Praktik Cyber-Spirituality GBI Miracle Service Yogyakarta),” 
JurnalMediadanKomunikasiIndonesia 6, no. 1 (2024), 
https://doi.org/https://doi.org/10.22146/jmki.88465. 

4 Susanto Dwiraharjo, “Konstruksi Teologis Gereja Digital: Sebuah Refleksi Biblis Ibadah Online Di 
Masa Pandemi Covid-19,” Jurnal EPIGRAPHE 4, no. 1 (2020): 1–17. 



Pohagi & Sutrisno : Gereja Virtual dan Komunitas Digital: Transformasi Iman dalam 
Ekosistem Media Sosial 

 
Jurnal Ilmu Pendidikan Keagamaan Kristen : Arastamar | 82  

Sejumlah penelitian sebelumnya telah membahas keterhubungan antara 

agama, teknologi, dan media digital, terutama terkait praktik ibadah daring, interaksi 

keagamaan di ruang virtual, dan dinamika otoritas rohani di media sosial.5 Beberapa 

studi menunjukkan bagaimana agama beradaptasi dengan perkembangan teknologi 

dan bagaimana pemimpin rohani memanfaatkan platform digital untuk memperluas 

pelayanannya.6 Penelitian lain menyoroti tantangan menjaga kekhusyukan ibadah 

daring, kualitas partisipasi jemaat, serta perubahan pola komunikasi dalam komunitas 

keagamaan selama masa pandemi.7 Meski demikian, pada umumnya penelitian-

penelitian tersebut masih terfokus pada aspek ritual atau otoritas rohani semata. 

Kajian mengenai bagaimana komunitas gereja terbentuk, berinteraksi, dan 

mempertahankan keutuhan sosial dalam ekosistem media sosial sebagai sebuah 

entitas sosial yang unik belum banyak disentuh secara mendalam. 

Penelitian ini menawarkan kebaruan dengan memandang gereja virtual bukan 

hanya sebagai adaptasi teknologi untuk melaksanakan ibadah daring, melainkan 

sebagai bentuk komunitas digital yang hidup, berkembang, dan membangun identitas 

kolektifnya sendiri dalam ekosistem media sosial. Gereja virtual dipahami bukan 

sekadar platform penyiaran ibadah, tetapi sebagai ruang sosial yang memiliki kultur, 

pola interaksi, dan mekanisme relasi yang dibentuk oleh algoritma, kecepatan 

informasi, serta karakteristik komunikasi digital. Perspektif ini memberikan 

pemahaman baru tentang bagaimana iman diekspresikan dan dirawat dalam 

lingkungan yang tidak lagi bergantung pada kedekatan geografis, tetapi pada 

keterhubungan digital yang terdistribusi. 

Kebaruan lain dari penelitian ini terletak pada penggunaan perspektif 

ketahanan sosial (social resilience) sebagai lensa untuk membaca fenomena gereja 

virtual dan komunitas digital. Ketahanan sosial menekankan kemampuan komunitas 

untuk bertahan, beradaptasi, dan tetap solid di tengah perubahan besar yang 

ditimbulkan oleh teknologi digital. Dengan menggunakan perspektif ini, penelitian ini 

berupaya melihat bagaimana komunitas gereja menghadapi disrupsi media sosial, 

bagaimana mereka mengembangkan strategi adaptasi, serta bagaimana nilai-nilai 

iman dipertahankan di tengah perubahan pola komunikasi dan relasi. Pendekatan ini 

memperluas kajian gereja digital tidak hanya pada aspek teologis, tetapi juga pada 

dinamika sosial-komunitarian yang lebih luas. 

 
5 Kristina Sitorus et al., “Praktik Keagamaan Digital (Digital Religion) Pada Jemaat Gereja Kristen Kudus 

Indonesia Rumah Doa Hosana (Gkki Rdh) Kota Denpasar,” Jurnal Ilmiah Sosiologi SOROT 4, no. 
1 (2024): 1–10. 

6 Jusuf Agustian Widodo and Rosdinar Pangaribuan, “Dari Mimbar Ke Layar Media Digital Dalam 
Penyebaran Nilai-Nilai Keagamaan,” Jurnal Sosiologi Agama Dan Teologi Indonesia 3, no. 1 (2025): 
290–307. 

7 Yohanes Twintarto Agus Indratno and Yenny Herawati Yohana, “Perspektif Alkitab Tentang Ibadah 
Online,” CHARISTHEO Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 4, no. 1 (2025), 
https://doi.org/https://doi.org/10.54592/4hgvm303. 



Pohagi & Sutrisno : Gereja Virtual dan Komunitas Digital: Transformasi Iman dalam 
Ekosistem Media Sosial 

Jurnal Ilmu Pendidikan Keagamaan Kristen : Arastamar | 83  

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana gereja virtual dan 

komunitas digital membentuk transformasi iman dalam ekosistem media sosial, serta 

bagaimana hal tersebut berkontribusi terhadap ketahanan sosial umat beriman. 

Berdasarkan tujuan tersebut, rumusan masalah penelitian dirumuskan dalam 

pertanyaan berikut: (1) Bagaimana bentuk transformasi iman yang terjadi melalui 

kehadiran gereja virtual dan komunitas digital? (2) Bagaimana ekosistem media sosial, 

melalui algoritma dan praktik komunikasinya, memengaruhi relasi antarjemaat dan 

otoritas rohani? (3) Bagaimana ketahanan sosial komunitas gereja dimaknai dan 

diwujudkan dalam ruang digital? Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 

dengan analisis deskriptif untuk memahami dinamika interaksi, praktik iman, dan 

proses pembentukan komunitas dalam konteks media sosial.  

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi 

pustaka (library research)8 untuk mengkaji secara mendalam fenomena gereja virtual 

dan komunitas digital dalam ekosistem media sosial. Desain penelitian dimulai 

dengan mengidentifikasi isu-isu utama terkait transformasi iman, praktik komunitas 

digital, dan ketahanan sosial, kemudian dilanjutkan dengan pengumpulan data 

melalui penelaahan sumber-sumber akademik seperti buku, artikel jurnal, prosiding 

ilmiah, dan publikasi daring yang terpercaya.9 Prosedur penelitian dilakukan secara 

sistematis, yaitu dengan menyeleksi literatur relevan, membaca secara kritis, serta 

mengekstraksi konsep-konsep kunci yang berkaitan dengan fokus penelitian.10 Data 

yang terkumpul kemudian dianalisis menggunakan pendekatan deskriptif-analitis 

dengan cara mengorganisasi, mengkategorikan, membandingkan, dan mensintesis 

temuan dari berbagai publikasi. Validitas analisis dijaga melalui triangulasi literatur 

dan konsistensi interpretasi terhadap teori-teori yang digunakan. Pendekatan ini 

dipilih karena mampu memberikan pemahaman komprehensif terhadap fenomena 

yang bersifat konseptual dan multidimensional, serta memungkinkan peneliti 

menemukan kesenjangan penelitian terdahulu sekaligus merumuskan kebaruan 

analitis yang relevan dengan konteks gereja digital di era disrupsi teknologi.11 

 

 

 

 
8 Sugiyono, Metode Penelitian Kombinasi: Mixed Methods (Bandung: Penerbit Alfabeta, 2017). 
9 Sonny Eli Zaluchu, “Strategi Penelitian Kualitatif Dan Kuantitatif Di Dalam Penelitian Agama,” 

Evangelikal: Jurnal Teologi Injili Dan Pembinaan Warga Jemaat 4, no. 1 (2020): 28–38, 
https://doi.org/10.46445/ejti.v4i1.167. 

10 Ahmad Rijali, “Analisis Data Kualitatif,” Alhadharah: Jurnal Ilmu Dakwah 17, no. 33 (2019): 81, 
https://doi.org/10.18592/alhadharah.v17i33.2374. 

11 Agustini et al., Metode Penelitian Kualitatif (Teori Dan Panduan Praktis Analisis Data Kualitatif), 2023. 



Pohagi & Sutrisno : Gereja Virtual dan Komunitas Digital: Transformasi Iman dalam 
Ekosistem Media Sosial 

 
Jurnal Ilmu Pendidikan Keagamaan Kristen : Arastamar | 84  

Hasil dan Pembahasan 

Transformasi Iman dalam Gereja Virtual 

Transformasi iman dalam konteks gereja virtual merupakan fenomena yang 

menandai perubahan mendasar dalam cara umat beragama memahami dan 

mempraktikkan kehidupan spiritual. Sebelum era digital berkembang pesat, 

pengalaman iman sangat bergantung pada kehadiran fisik di rumah ibadah, liturgi 

yang berlangsung di ruang sakral, serta relasi interpersonal yang terbangun melalui 

pertemuan langsung.12 Namun dalam dua dekade terakhir, hadirnya internet dan 

media sosial telah menggeser batas-batas ruang perjumpaan iman. Gereja virtual tidak 

lagi sekadar dianggap sebagai alternatif ibadah ketika terjadi keterbatasan ruang dan 

waktu, melainkan telah menjadi ruang keberimanan yang sepenuhnya baru dan 

memberikan pengalaman spiritual yang berbeda dari praktik tradisional. Kehadiran 

platform seperti YouTube, Zoom, Facebook Live, Instagram Live, hingga TikTok 

menjadikan ruang ibadah digital sebagai arena baru di mana umat dapat terhubung, 

berpartisipasi, dan menjalani kehidupan religius tanpa harus hadir secara fisik dalam 

gedung gereja.13 

Transformasi iman yang terjadi melalui gereja virtual bukanlah sekadar 

adaptasi teknis, melainkan perubahan paradigma yang berhubungan langsung 

dengan cara umat memahami relasi dengan Tuhan, gereja, dan sesama jemaat. Media 

digital memungkinkan umat mengakses ibadah kapan saja dan dari mana saja, 

menjadikan iman lebih fleksibel dan tidak terikat pada batasan geografis. Fleksibilitas 

ini membuka ruang bagi kelompok-kelompok yang sebelumnya sulit terlibat dalam 

komunitas gereja, seperti umat yang tinggal jauh dari pusat kota, individu yang 

bekerja pada jam ibadah, lansia yang mengalami keterbatasan mobilitas, hingga 

mereka yang tinggal di luar negeri dan ingin tetap terhubung dengan gereja asal. 

Dengan demikian, gereja virtual menciptakan aksesibilitas yang lebih luas terhadap 

pelayanan rohani.14 Namun, perubahan yang terjadi tidak hanya pada akses, tetapi 

juga pada cara umat memaknai kebersamaan iman. Ruang digital menghadirkan 

bentuk komunitas baru yang berinteraksi bukan melalui tatap muka, tetapi melalui 

komentar, tombol “like”, kolom chat, dan partisipasi audiovisual dalam waktu nyata. 

Dalam kerangka teologis, fenomena gereja virtual menantang pemahaman 

tradisional mengenai sakralitas ruang dan perjumpaan iman. Kehadiran Allah yang 

sebelumnya dirasakan dalam ruang ibadah fisik kini dimaknai ulang sebagai 

kehadiran yang dapat dijalani dalam ruang digital. Banyak jemaat mengaku tetap 

 
12 Fredik Melkias Boiliu, Tranformasi Pendidikan Agama Kristen Di Era Digital (PT Penamuda Media, 2024). 

Hlm 20-36 
13 Ayu Jelita Ningrum and Moh Anas Kholis, “Modernisasi Kehidupan Spiritual ( Studi Literatur 

Terhadap Agama Digital Di Ruang Digital ),” Jurnal Partisipatoris 5, no. 2 (2024): 41–51, 
https://doi.org/https://doi.org/10.22219/jp.v5i2.35150. 

14 Dwiraharjo, “Konstruksi Teologis Gereja Digital: Sebuah Refleksi Biblis Ibadah Online Di Masa 
Pandemi Covid-19.” 



Pohagi & Sutrisno : Gereja Virtual dan Komunitas Digital: Transformasi Iman dalam 
Ekosistem Media Sosial 

Jurnal Ilmu Pendidikan Keagamaan Kristen : Arastamar | 85  

merasakan sentuhan rohani meski mengikuti ibadah melalui layar, yang 

menunjukkan bahwa pengalaman spiritual tidak bergantung semata pada lokasi fisik, 

tetapi pada keterbukaan hati dan intensitas relasi personal dengan Tuhan. Di sisi lain, 

muncul kritik teologis mengenai autentisitas perjumpaan iman yang dimediasi 

teknologi. Sebagian kalangan meragukan kedalaman spiritualitas yang hadir tanpa 

kehadiran fisik, khotbah yang dikonsumsi seperti konten digital lain, serta ritual yang 

disaksikan tanpa keterlibatan tubuh.15 Kritik ini penting karena menyentuh esensi dari 

iman Kristen yang menempatkan komunitas nyata dan sakramen sebagai pusat relasi 

spiritual. Ketegangan antara pengalaman iman digital dan praktik tradisional ini 

memperlihatkan bahwa gereja virtual menghadirkan ruang diskusi teologis yang luas 

mengenai makna kehadiran, kesakralan, dan relasi iman. 

Transformasi iman dalam gereja virtual juga tampak melalui perubahan cara 

liturgi dikonstruksi dan dijalankan. Dalam gereja fisik, liturgi adalah pengalaman 

kolektif yang menggabungkan nyanyian, doa, firman, dan simbol-simbol rohani 

dalam satu kesatuan ruang sakral. Ketika liturgi berpindah ke ruang digital, proses 

tersebut mengalami adaptasi yang tidak hanya teknis, tetapi juga konseptual. Simbol-

simbol liturgis diformat ulang agar dapat dipresentasikan secara visual, nyanyian 

jemaat digantikan oleh tim pujian yang ditampilkan melalui video, dan doa bersama 

dilakukan melalui fitur audio atau chat. Adaptasi ini merefleksikan dimensi iman 

yang dinamis dan mampu menyesuaikan diri dengan perkembangan zaman.16 Namun 

demikian, hilangnya unsur “embodied” yakni pengalaman liturgis yang melibatkan 

tubuh, sentuhan, dan kehadiran fisik menjadi salah satu kelemahan utama gereja 

virtual. Ketiadaan kontak fisik dapat mengurangi kedalaman spiritual tertentu, karena 

iman Kristen juga berakar pada praktik komunal yang melibatkan tubuh dan 

kehadiran bersama. 

Transformasi iman semakin kompleks ketika dikaitkan dengan pola konsumsi 

media digital. Gereja virtual tidak dapat melepaskan diri dari logika media sosial yang 

mengedepankan kecepatan, visualitas, dan interaktivitas. Pendeta tidak hanya 

berkhotbah, tetapi juga harus memahami estetika digital, pengelolaan konten, serta 

cara menyampaikan pesan yang menarik perhatian dalam durasi yang terbatas. Hal 

ini membuat ibadah daring sering kali dikemas dengan gaya presentasi yang estetis 

dan mudah diterima oleh pengguna media sosial. Sisi positifnya adalah peningkatan 

jangkauan pelayanan dan relevansi gereja di tengah budaya digital. Namun di sisi lain, 

terdapat risiko bahwa iman perlahan-lahan dikonstruksi mengikuti logika konsumsi 

konten, di mana kualitas spiritualitas dinilai berdasarkan jumlah penonton, komentar, 

 
15 Dani Firmanto Simanjuntak, “Eklesiologi Digital Di Era Pandemi Dan Pasca Pandemi Covid-19,” 

Jurnal Pendidikan Kristen Dan Ilmu Teologi MARTURIA 3, no. 4 (2022). 
16 Elisasmita Natalia and Otieli Harefa, “Transformasi Digital Dan Komunitas Iman : Peluang Dan 

Tantangan Bagi Gereja Dalam Era Globalisasi Informasi,” Jurnal Ilmiah Multidisiplin 2, no. 2 
(2025): 153–64, https://doi.org/10.62282/juilmu.v2i2.153-164. 



Pohagi & Sutrisno : Gereja Virtual dan Komunitas Digital: Transformasi Iman dalam 
Ekosistem Media Sosial 

 
Jurnal Ilmu Pendidikan Keagamaan Kristen : Arastamar | 86  

atau tingkat interaksi.17 Dengan demikian, transformasi iman bukan sekadar 

perubahan medium, tetapi juga perubahan budaya yang memengaruhi cara umat 

memahami kesalehan dan praktik rohani. 

Dalam konteks sosial, transformasi iman melalui gereja virtual menciptakan 

bentuk komunitas baru yang bersifat transnasional dan inklusif. Umat dapat 

mengikuti ibadah dari berbagai tempat di dunia, membangun relasi lintas budaya, dan 

memperluas jaringan persekutuan. Hal ini memperkaya pengalaman iman dan 

membuka ruang solidaritas global yang sebelumnya sulit dibangun secara fisik.18 

Namun, inklusivitas global ini berpotensi menenggelamkan keunikan tradisi lokal 

karena ibadah daring sering kali mengikuti format yang seragam dan mudah 

dipahami oleh audiens internasional. Ketegangan antara globalisasi dan tradisi lokal 

menjadi salah satu isu penting dalam transformasi iman. Gereja lokal perlu 

mempertimbangkan bagaimana mempertahankan identitas spiritual dan tradisi 

liturgis mereka di tengah arus homogenisasi global yang dibawa oleh media digital. 

Transformasi iman dalam gereja virtual juga memengaruhi cara umat 

membangun identitas religius. Identitas keagamaan tidak lagi bersifat privat, tetapi 

tampil sebagai ekspresi publik di media sosial. Umat menunjukkan kesalehan melalui 

postingan rohani, keikutsertaan dalam ibadah daring, dan partisipasi dalam diskusi 

iman di kolom komentar. Iman menjadi lebih performatif karena diekspresikan di 

hadapan jaringan sosial yang luas. Walaupun memberikan ruang aktualisasi, bentuk 

ekspresi ini dapat membawa risiko reduksi iman menjadi simbol-simbol visual yang 

mudah dikonsumsi, bukan sebagai transformasi hidup yang mendalam. Dengan 

demikian, transformasi iman dalam gereja virtual tidak hanya menyentuh aspek 

spiritual, tetapi juga memengaruhi bagaimana identitas religius dibangun dan 

dinegosiasikan dalam ekosistem media sosial. 

Algoritma Media Sosial dan Relasi Komunitas Iman 

Fenomena gereja virtual dan komunitas iman digital tidak dapat dipisahkan 

dari infrastruktur teknologi yang bekerja secara tidak terlihat, yaitu algoritma media 

sosial. Jika gereja tradisional mengandalkan relasi tatap muka, ritus liturgis, serta pola 

pembelajaran iman yang terstruktur, maka gereja virtual menjalankan kehidupan 

komunitasnya dalam lingkungan yang dibentuk oleh logika algoritmik. Algoritma 

menentukan konten yang muncul di layar jemaat, jenis interaksi yang dianggap 

 
17 Alfonsus No Embu, “Pengalaman Postreligius Dan Media Sosial Digital Dalam Praktek Misa Online 

Di Masa Pandemi COVID-19,” JUMPA Jurnal Masalah Pastoral 8, no. 2 (2020): 20–49, 
https://doi.org/https://doi.org/10.60011/jumpa.v8i2.105. 

18 Melina Agustina Sipahutar, Rogate Artaida Tiarasi Gultom, and Dapot Damanik, “Digital Theology 
and Social Media in Church Ministry,” Socio-Economic and Humanistic Aspects for Township and 
Industry 3, no. 4 (2025): 325–33, https://doi.org/https://doi.org/10.59535/sehati.v3i2.500. 



Pohagi & Sutrisno : Gereja Virtual dan Komunitas Digital: Transformasi Iman dalam 
Ekosistem Media Sosial 

Jurnal Ilmu Pendidikan Keagamaan Kristen : Arastamar | 87  

penting, hingga figur rohani mana yang memperoleh jangkauan lebih luas.19 Dengan 

demikian, kehidupan spiritual dalam ruang digital bukan sekadar hasil interaksi sosial 

alami, melainkan hasil intervensi sistem digital yang mengatur arus perhatian, afeksi, 

dan kedalaman pengalaman iman umat. 

Salah satu perubahan mendasar adalah cara algoritma mengatur visibilitas 

konten rohani. Dalam platform seperti YouTube, Instagram, TikTok, atau Facebook, 

konten yang memiliki engagement tinggi jumlah like, komentar, durasi tonton, dan 

dibagikan akan lebih diprioritaskan untuk muncul di beranda pengguna.20 Dalam 

konteks gereja virtual, ini berarti ibadah atau kotbah tertentu muncul bukan hanya 

karena pencarian jemaat, tetapi karena algoritma menganggap konten tersebut 

“relevan” berdasarkan pola aktivitas digital pengguna. Proses ini menghadirkan 

dinamika baru: pengalaman iman jemaat menjadi termediasi oleh algoritma, bukan 

sepenuhnya oleh keputusan pastoral. Jemaat dapat lebih sering melihat pengkotbah 

populer, konten refleksi singkat, atau renungan viral dibandingkan ajaran mendalam 

yang disiapkan oleh gembala lokal.21 Di sinilah muncul transformasi relasi: otoritas 

rohani bukan lagi semata-mata ditentukan oleh struktur gereja, tetapi juga oleh 

preferensi algoritma. 

Dengan kata lain, algoritma memunculkan bentuk seleksi spiritual berbasis 

data. Tokoh rohani yang mahir membuat konten kreatif lebih mudah “naik” 

dibandingkan pemimpin gereja tradisional. Di banyak kasus, jemaat lebih mengenal 

pendeta internet, influencer Kristen, atau teolog populer media sosial dibandingkan 

gembala jemaatnya sendiri. Dampaknya, terjadi pergeseran pusat otoritas rohani: dari 

institusi menuju figur digital. Pergeseran ini bukan berarti negatif sepenuhnya, karena 

ia membuka demokratisasi pengajaran iman.22 Namun ia juga menimbulkan risiko 

fragmentasi pemahaman karena konten spiritual bersaing dalam logika pasar digital, 

bukan dalam kerangka pembinaan iman yang sistematis. 

Di tingkat komunitas, algoritma menciptakan fenomena ruang gema (echo 

chamber). Platform digital berusaha menampilkan konten yang sesuai dengan 

preferensi teologis pengguna agar mereka lebih lama bertahan di aplikasi. Jika 

seseorang sering menonton konten tentang tema pembaharuan karismatik, algoritma 

akan memperbanyak konten sejenis. Jika seseorang sering mengklik konten tentang 

 
19 Aan and Ambarwaty P.I.P Taturu, “Media Sosial Sebagai Ruang Berteologi, Upaya Kontekstualisasi 

Misi Gereja Di Era Digital,” DAAT : Jurnal Teologi Kristen 5, no. 1 (2024): 68–85, 
https://doi.org/https://doi.org/10.51667/djtk.v5i1.1506. 

20 Herson T. M. Butar-Butar, Stenly R. Paparang, and Yosia Belo, eds., Aku Klik Maka Aku Menginjil : Apa 
Dan Bagaimana Misiologi Digital? (Jakarta: Penerbit Views, 2023). 

21 Elisabeth Ong, Grace Quarissa Hadinata, and Sukarna, “Tujuan Pendidikan Agama Kristen Sebagai 
Kontra Algoritma Sosial Media Pengamplifikasi Dosa,” JURNAL KADESI : Jurnal Teologi Dan 
PAK 5, no. 1 (2023): 15–21. 

22 Hendrik Legi, Yoel Giban, and Semi Kainara, “Dimuridkan Oleh Algoritma, Digembalakan Oleh 
Media Sosial: Sebuah Refleksi Kritis Peran Pendidikan Kristiani Dalam Keluarga,” 
AMBASSADORS: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristiani 4, no. 1 (2025): 29–45, 
https://doi.org/10.54369/ajtpk.v4i1.65. 



Pohagi & Sutrisno : Gereja Virtual dan Komunitas Digital: Transformasi Iman dalam 
Ekosistem Media Sosial 

 
Jurnal Ilmu Pendidikan Keagamaan Kristen : Arastamar | 88  

eskatologi, apologetika, atau motivasi Kristen, algoritma akan mempersempit ruang 

interaksi pada tema-tema itu saja. Lingkungan seperti ini memperkuat rasa identitas 

komunitas digital dan menghadirkan kenyamanan psikologis, tetapi juga dapat 

menghambat dialog iman.23 Jemaat berpotensi terjebak dalam pemahaman yang 

homogen, kurang keterbukaan terhadap keberagaman doktrin, bahkan dapat 

berkembang sikap eksklusif terhadap kelompok lain. 

Dalam konteks pembentukan iman, algoritma juga memengaruhi kualitas 

teologi yang dikonsumsi jemaat. Konten yang diprioritaskan sering kali bersifat 

pendek, ringkas, dan mudah dibagikan seperti kutipan ayat, refleksi motivasional, 

atau ilustrasi singkat. Sementara itu, kajian teologis mendalam yang membutuhkan 

durasi panjang dan konsentrasi tinggi tidak selalu mendapatkan ruang.24 Akibatnya, 

pengalaman iman dalam gereja virtual berpotensi menjadi dangkal apabila konsumsi 

konten rohani tidak didampingi oleh pendalaman teologi melalui bimbingan 

pastoral.25 Hal ini bukan salah pengguna, tetapi merupakan konsekuensi dari struktur 

digital yang lebih memprioritaskan popularitas daripada kedalaman spiritual. 

Algoritma juga memiliki dimensi politis dan ekonomis. Tujuan utama media 

sosial bukan untuk mendukung pertumbuhan spiritual, tetapi mempertahankan 

pengguna agar tetap berada dalam aplikasi. Dengan demikian, algoritma bekerja 

berdasarkan logika kapitalistik: mengoptimalkan engagement untuk keuntungan 

perusahaan. Gereja yang menggunakan media ini tidak dapat mengabaikan fakta 

bahwa mereka menjalankan misi rohani dalam ekosistem yang memiliki kepentingan 

bisnis.26 Inilah dinamika unik yang berbeda dari gereja tradisional: pelayanan rohani 

berlangsung dalam ruang yang dikomandoi kepentingan komersial. Jika gereja tidak 

memahami cara kerja algoritma, maka pesan rohani dapat terserap ke dalam pola 

konsumsi yang dangkal dan cepat, alih-alih menjadi proses pembentukan karakter 

kristiani. 

Namun algoritma tidak hanya membawa risiko; ia juga membuka peluang. 

Gereja dapat mengoptimalkan kata kunci, hashtag, jenis konten, atau durasi video 

tertentu untuk memastikan pesan iman menjangkau audiens lebih luas. Gereja yang 

memahami logika algoritma dapat menata strategi konten rohani agar bersifat 

edukatif sekaligus relevan secara digital. Dengan demikian, gereja tidak hanya reaktif, 

tetapi proaktif memanfaatkan media digital sebagai ruang misi. Transformasi iman 

 
23 Rheinhard David Sutrisno, “Ketika Algoritma Mengajar: Pendekatan Psikologi Pendidikan Agama 

Kristen Dalam Membentuk Karakter Anak Di Era Media Digital,” EDUCATIONAL : Jurnal 
Inovasi Pendidikan & Pengajaran 5, no. 4 (2025). 

24 Rezeki Putra Gulo, Nikarni Zai, and Semy Djulandy Balukh, “Integrasi Logika Kritis Dalam 
Pendidikan Agama Kristen : Membangun Iman Yang Rasional Di Era Digital,” SOPHIA: Jurnal 
Teologi Dan Pendidikan Kristen 6, no. 1 (2025): 38–55, https://doi.org/10.34307/sophia.v6i1.291. 

25 Samuel Sirino Ringo, ed., Pendidikan Agama Kristen Di Era Digital (Bandung: Penerbit Widina, 2025). 
Hlm 29. 

26 Roesmijati, “Imago Dei Dalam Budaya Algoritma: Fondasi Teologis Untuk Pendidikan Karakter 
Kristiani Di Era Digital,” KURIOS Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 11, no. 2 (2025), 
https://doi.org/https://doi.org/10.30995/kur.v11i2.1502. 



Pohagi & Sutrisno : Gereja Virtual dan Komunitas Digital: Transformasi Iman dalam 
Ekosistem Media Sosial 

Jurnal Ilmu Pendidikan Keagamaan Kristen : Arastamar | 89  

dalam gereja virtual tidak dapat dipisahkan dari kemampuan gereja untuk 

bernegosiasi dengan struktur algoritmik memanfaatkan peluang sembari tetap kritis 

terhadap dampak teologis dan pastoralnya. 

P ngaruh algoritma terhadap komunitas iman bersifat mendalam dan sistemik. 

Ia membentuk siapa yang didengar, apa yang dipahami, jenis relasi apa yang 

terbangun, serta bagaimana jemaat menginterpretasi pesan rohani. Algoritma menjadi 

aktor nonmanusia yang ikut membentuk spiritualitas digital, menghadirkan 

tantangan sekaligus peluang. Temuan ini menegaskan novelty penelitian bahwa 

gereja virtual tidak boleh dilihat semata sebagai perluasan ibadah offline ke online, 

tetapi sebagai komunitas iman yang hidup dalam ekosistem algoritmik yang 

kompleks. Transformasi iman yang terjadi bukan hanya bersumber dari dinamika 

sosial, tetapi dari interaksi spiritual yang dimediasi teknologi. Dengan demikian, studi 

gereja virtual harus selalu memasukkan dimensi algoritmik sebagai elemen analisis 

utama untuk memahami perubahan iman dalam ekosistem media sosial. 

Pergeseran Otoritas Rohani di Era Digital 

Pergeseran otoritas rohani merupakan salah satu dampak paling mendalam 

dan menentukan dalam fenomena gereja virtual. Jika sebelumnya otoritas spiritual 

berdiri kokoh di atas legitimasi institusional melalui penahbisan, struktur organisasi 

gereja, proses pendidikan teologi formal, dan tradisi eklesiastikal maka kini hadir 

model otoritas baru yang dibentuk oleh struktur kekuasaan media sosial. Dalam ruang 

digital, otoritas bukan lagi produk institusi semata, tetapi hasil dari interaksi antara 

konten, algoritma, visualitas, engagement, serta preferensi audiens. Otoritas rohani 

bergerak dari yang bersifat hierarkis menuju bentuk yang lebih cair, dinamis, bahkan 

kompetitif.27 Inilah yang membuat pergeseran otoritas rohani menjadi persoalan kritis 

dalam memahami transformasi iman dalam ekosistem media sosial. 

Fenomena ini semakin terlihat dari maraknya figur-figur rohani digital pendeta 

online, influencer Kristen, pembuat konten spiritual, apologet, hingga motivator 

berbasis iman yang memperoleh otoritas bukan dari lembaga gereja, tetapi dari 

legitimasi digital seperti jumlah pengikut, viralitas konten, dan algoritma yang 

mempromosikan konten mereka. Bagi jemaat, paparan berulang terhadap figur-figur 

digital ini menciptakan bentuk kedekatan emosional yang justru lebih intens 

dibandingkan hubungan mereka dengan pemimpin rohani lokal. Akibatnya, muncul 

dinamika baru: jemaat dapat lebih mempercayai pendeta virtual di Instagram atau 

YouTube dibandingkan pendeta yang membimbing mereka secara langsung di 

gereja.28 Perubahan ini menunjukkan bahwa otoritas kini tidak hanya berbasis teologis, 

tetapi juga berbasis performa digital. 

 
27 Jeffrie Walean, Paradigma Spiritualitas Kristen Di Era 5.0 (Yogyakarta: ANDI, 2022). Hlm 30. 
28 Hendrik Bernardus Tetelepta and Joni Manumpak Parulian Gultom, “Kontekstual Sinergisitas Gereja 

Dan Influencer Rohani Dalam Pembangunan Spiritual Generasi ‘ Z ,’” Jurnal Ilmiah Religiosity 
Entity Humanity(JIREH) 4, no. 2 (2022): 308–28, https://doi.org/10.37364/jireh.v4i2.102. 



Pohagi & Sutrisno : Gereja Virtual dan Komunitas Digital: Transformasi Iman dalam 
Ekosistem Media Sosial 

 
Jurnal Ilmu Pendidikan Keagamaan Kristen : Arastamar | 90  

Pergeseran otoritas rohani juga dipicu oleh meluasnya akses terhadap produksi 

konten. Jika sebelumnya pengajaran iman hanya disampaikan dari mimbar dan 

dibatasi oleh struktur liturgis gereja, maka kini media sosial memungkinkan siapa pun 

untuk berbicara tentang iman tanpa harus melalui proses legitimasi formal. 

Desentralisasi ini membuka ruang kreativitas sekaligus risiko. Di satu sisi, umat dapat 

menemukan banyak perspektif rohani yang memperkaya pengalaman beriman. 

Namun di sisi lain, muncul potensi penyebaran ajaran yang kurang akurat, dangkal, 

bahkan menyesatkan. Algoritma media sosial cenderung mengedepankan konten 

yang menarik, emosional, dan mudah dikonsumsi, bukan konten yang akurat secara 

teologis.29 Inilah yang menggeser struktur otoritas: bukan kualitas ajaran yang 

menentukan pengaruh seseorang, tetapi kemampuan mengikuti estetika digital dan 

strategi komunikasi media. 

Dalam situasi ini, pemimpin rohani tradisional sering kali berada dalam posisi 

ambivalen. Mereka dapat menggunakan media sosial sebagai sarana memperluas 

pelayanan, menjangkau generasi muda, dan memperkuat identitas komunitas mereka. 

Namun pada saat yang sama, mereka harus bersaing dengan figur rohani populer 

yang lebih fleksibel dalam berkomunikasi, lebih kreatif secara visual, dan lebih 

dipromosikan oleh algoritma. Kompetisi ini menciptakan tekanan baru, seorang 

pendeta tidak hanya dituntut untuk memiliki kedalaman teologis, tetapi juga 

kemampuan digital literacy, public speaking gaya media sosial, serta penguasaan 

teknologi produksi konten.30 Tanpa kemampuan tersebut, otoritas mereka bisa tersisih 

secara perlahan oleh figur digital yang lebih kompetitif secara algoritmik. 

Pergeseran otoritas ini juga mengubah cara jemaat memandang legitimasi. 

Dalam gereja konvensional, legitimasi diperoleh melalui struktur, pengakuan sinode, 

tata gereja, dan peran pastoral. Namun dalam dunia digital, legitimasi semakin 

bergeser menjadi legitimasi sosial yang dibentuk dari jumlah viewers, likes, shares, dan 

followers. Bahkan konsep “pembuktian rohani” sering kali bergeser menjadi 

“pembuktian digital”: semakin besar jangkauan konten seseorang, semakin besar pula 

pengaruh rohaninya. Fenomena ini membentuk apa yang dapat disebut sebagai 

otoritas berbasis popularitas, yang tidak stabil karena sangat dipengaruhi tren, 

algoritma, dan dinamika konsumsi digital.31 Dalam konteks teologi gereja, kondisi ini 

 
29 Juarita Yohanes, Ruat Diana, and Franciska Meri Andani, “Dampak Konsumsi Konten Digital 

Terhadap Kehidupan Rohani Pemuda Kristen,” Proceeding National Conference of Christian 
Education and Theology 3, no. 1 (2025): 27–38, 
https://doi.org/https://doi.org/10.46445/nccet.v3i1.1067. 

30 Rheinhard David Sutrisno, “Breaking Boundaries: The Younger Generation and Careers in Christian 
Religious Education in Facing Social and Cultural Change,” International Journal of Christian 
Education and Philosophical Inquiry 2, no. 3 (2025): 87–95, 
https://doi.org/10.61132/ijcep.v2i3.365. 

31 Tetelepta and Gultom, “Kontekstual Sinergisitas Gereja Dan Influencer Rohani Dalam Pembangunan 
Spiritual Generasi ‘ Z .’” 



Pohagi & Sutrisno : Gereja Virtual dan Komunitas Digital: Transformasi Iman dalam 
Ekosistem Media Sosial 

Jurnal Ilmu Pendidikan Keagamaan Kristen : Arastamar | 91  

dapat memunculkan kebingungan dalam menentukan siapa yang benar-benar 

menjadi gembala, pengajar, atau pemimpin rohani. 

Dari perspektif teologis, perubahan ini menantang pemahaman klasik 

mengenai otoritas rohani. Otoritas dalam gereja tidak dimaksudkan sebagai 

kekuasaan, tetapi sebagai amanah untuk menggembalakan, membimbing, dan 

membentuk iman jemaat secara komunal. Namun, ketika komunitas berpindah ke 

ruang digital, proses pembentukan iman menjadi lebih individualistik dan 

terfragmentasi. Jemaat cenderung memilih figur rohani yang sesuai dengan selera 

pribadi, bukan karena mereka bagian dari komunitas yang terikat dan bertanggung 

jawab satu sama lain. Akibatnya, otoritas digital sering bersifat non-pastoral ia 

membimbing dari jauh tetapi tidak memiliki relasi nyata dengan kehidupan dan 

pergumulan jemaat. Ini menimbulkan potensi dislokasi spiritual: umat merasa 

dibimbing, tetapi tidak benar-benar dibina. 

Secara sosiologis, pergeseran otoritas ini berkaitan erat dengan meningkatnya 

karakteristik masyarakat digital yang partisipatif dan egaliter. Media sosial 

memungkinkan dialog dua arah, membuka ruang bagi umat untuk memberikan 

respons langsung atas pengajaran rohani. Interaksi horizontal ini menciptakan bentuk 

komunitas yang lebih demokratis, tetapi juga lebih rentan terhadap bias, polarisasi, 

dan subjektivitas. Dengan tidak adanya mekanisme pengawasan teologis yang ketat, 

setiap individu dapat menafsirkan iman menurut perspektifnya sendiri. Hal ini 

berpotensi memengaruhi kesatuan doktrinal dan menciptakan fragmentasi dalam cara 

jemaat memahami iman Kristen. 

Dalam konteks gereja virtual, otoritas rohani pada akhirnya menjadi arena 

negosiasi yang kompleks. Gereja tradisional berusaha mempertahankan otoritas 

melalui pembinaan, liturgi, sakramen, dan struktur kepemimpinan. Sementara itu 

figur rohani digital menawarkan otoritas alternatif yang lebih fleksibel dan menarik 

bagi generasi digital. Pertemuan dua bentuk otoritas ini tidak selalu bersifat konflik, 

namun sering kali terjadi tarik-menarik yang membentuk pola-pola baru komunitas 

iman di media sosial. Inilah yang menjadi novelty penelitian ini: melihat bahwa 

pergeseran otoritas bukan hanya soal perubahan sosial atau teknologi, tetapi juga 

perubahan teologis dan epistemologis dalam memahami siapa yang berhak 

menafsirkan iman dalam gereja virtual. 

Pergeseran otoritas rohani di era digital menegaskan bahwa gereja virtual 

bukan sekadar medium baru untuk ibadah, tetapi ruang sosial yang menghasilkan 

bentuk-bentuk otoritas baru. Figurat digital, algoritma, dan interaksi jemaat bersama-

sama membentuk konfigurasi baru kekuasaan rohani dalam masyarakat digital. 

Gereja dituntut untuk menavigasi dinamika ini secara kritis: memanfaatkan ruang 

digital untuk memperkuat otoritas pastoral yang berakar pada relasi dan tanggung 

jawab, tanpa kehilangan esensi teologi dan identitas ekklesiologis. Pergeseran otoritas 

ini tidak hanya menunjukkan transformasi iman dalam ekosistem media sosial, tetapi 



Pohagi & Sutrisno : Gereja Virtual dan Komunitas Digital: Transformasi Iman dalam 
Ekosistem Media Sosial 

 
Jurnal Ilmu Pendidikan Keagamaan Kristen : Arastamar | 92  

juga membuka jalan bagi refleksi mendalam tentang masa depan gereja dalam dunia 

yang semakin algoritmik. 

Komunitas Digital sebagai Ruang Ketahanan Sosial 

Konsep ketahanan sosial dalam konteks gereja virtual mencerminkan 

kemampuan komunitas iman untuk beradaptasi, mempertahankan kohesi, serta 

menciptakan mekanisme dukungan yang tetap stabil meskipun menghadapi 

perubahan struktural yang besar sebagai dampak disrupsi teknologi digital. 

Kehadiran media sosial tidak hanya mengubah cara jemaat berinteraksi, tetapi juga 

membentuk ruang baru di mana solidaritas tidak lagi bergantung pada kehadiran fisik 

dalam ibadah. Dalam kenyataan digital tersebut, komunitas virtual menyediakan 

bentuk-bentuk resiliensi baru yang memungkinkan umat untuk tetap terhubung, 

saling meneguhkan, dan mempertahankan kehidupan rohani mereka. Ketahanan 

sosial muncul bukan sebagai respons pasif, tetapi sebagai hasil dari transformasi relasi 

iman yang dimediasi teknologi.32 Di tengah tantangan global dan ketidakpastian 

sosial, komunitas digital hadir sebagai ruang di mana nilai-nilai kekristenan seperti 

kebersamaan, kasih, dan saling menopang, diwujudkan melalui pola komunikasi dan 

interaksi yang sepenuhnya baru. 

Salah satu wujud paling nyata dari ketahanan sosial dalam komunitas digital 

adalah kemampuan gereja virtual menciptakan jejaring dukungan yang responsif dan 

instan. Melalui grup WhatsApp, Telegram, Facebook, atau fitur-fitur komunitas pada 

YouTube dan Instagram Live, umat dapat saling berbagi beban, memberikan 

dukungan moral, dan mengutarakan permohonan doa. Pola interaksi ini 

menyederhanakan hambatan jarak, waktu, dan kondisi fisik. Jemaat yang sedang 

sakit, berduka, atau mengalami tekanan emosional dapat menerima penguatan secara 

cepat dari komunitas digital yang hadir setiap saat. Kelompok doa daring, pertemuan 

virtual, atau komentar-komentar afirmatif di media sosial memperlihatkan bagaimana 

solidaritas rohani tetap dapat terbangun meskipun tidak ada sentuhan fisik.33 Di 

sinilah ketahanan sosial menemukan maknanya. Komunitas tidak runtuh oleh 

keterbatasan ruang dan tubuh, tetapi justru diperkuat oleh konektivitas digital yang 

memungkinkan interaksi simultan dan dukungan tanpa batas geografis. 

Komunitas digital juga memperluas ruang ketahanan sosial karena bersifat 

inklusif dan lintas batas. Tidak seperti persekutuan fisik yang terbatas pada wilayah 

tertentu, gereja virtual menghubungkan individu dari berbagai konteks budaya, 

bahasa, dan geografi. Hal ini membuka peluang bagi umat untuk memperoleh 

perspektif yang lebih kaya tentang iman, serta menerima dukungan dari jaringan 

global yang mungkin tidak tersedia dalam lingkungan lokalnya. Banyak jemaat yang 

 
32 Eka Darmaputera, Pergulatan Kehadiran Kristen Di Indonesia (Jakarta: BPK gunung Mulia, 2001). Hlm 

302. 
33 Nendissa, “Dinamika Agama Dalam Era Digital : Pengaruh Media Sosial Terhadap Praktik 

Keagamaan Di Kalangan Generasi Muda.” 



Pohagi & Sutrisno : Gereja Virtual dan Komunitas Digital: Transformasi Iman dalam 
Ekosistem Media Sosial 

Jurnal Ilmu Pendidikan Keagamaan Kristen : Arastamar | 93  

merasa terisolasi secara sosial justru menemukan rasa memiliki melalui ruang digital, 

karena mereka dapat berinteraksi dengan orang-orang yang memiliki pengalaman 

rohani serupa. Ketahanan sosial dalam konteks ini berfungsi sebagai “jembatan 

digital” yang memungkinkan solidaritas melampaui batasan tradisional. Interaksi 

lintas negara, doa bersama antar benua, dan pengajaran rohani global menjadi bentuk 

nyata bagaimana gereja virtual menjadi ruang resiliensi yang menghubungkan umat 

secara luas. 

Namun, ketahanan sosial dalam komunitas digital tidak hadir tanpa tantangan 

serius. Media sosial, meskipun menyediakan ruang yang inklusif, sering kali 

menciptakan bentuk interaksi yang dangkal. Respons berupa like, emoji pray, atau 

komentar singkat tidak selalu mampu menggantikan kedalaman relasi pastoral yang 

dibangun melalui kehadiran fisik. Komunikasi digital yang serba cepat dapat 

mengurangi ruang refleksi dan dialog yang mendalam. Dalam beberapa kasus, 

interaksi online dapat menimbulkan kesalahpahaman, jarak emosional, atau bahkan 

konflik yang lebih besar karena tidak adanya isyarat nonverbal yang biasanya 

membantu memperhalus komunikasi interpersonal. Disinformasi dan 

penyalahgunaan ruang digital juga berpotensi merusak kohesi komunitas, terutama 

jika terjadi perdebatan teologis yang tidak terkontrol.34 Dengan demikian, ketahanan 

sosial dalam komunitas digital bukan sekadar hasil dari koneksi teknologi, tetapi 

membutuhkan komitmen aktif untuk menciptakan interaksi yang otentik, dialogis, 

dan penuh tanggung jawab. 

Dari perspektif teologi, komunitas digital sebagai ruang ketahanan sosial 

menandai pergeseran paradigma dalam pemahaman gereja sebagai tubuh Kristus. 

Dalam tradisi eklesiologi klasik, gereja dipahami sebagai persekutuan yang berakar 

pada kebersamaan fisik dan liturgis. Namun, perkembangan teknologi memaksa 

gereja menafsirkan ulang konsep komunitas. Gereja virtual menunjukkan bahwa 

kehadiran tubuh Kristus dapat diwujudkan melalui ruang-ruang nonfisik, di mana 

solidaritas spiritual tetap nyata meskipun sarana yang digunakan berbeda. 

Pemahaman tentang “persekutuan” (koinonia) kini berkembang menjadi bentuk yang 

bersifat hibrid, menggabungkan hubungan fisik dan digital. Ketahanan sosial dalam 

perspektif ini berarti kemampuan gereja untuk tetap setia pada identitas eklesialnya, 

sambil membuka diri terhadap konteks sosial-kultural digital yang terus berubah. 

Transformasi ini bukan bentuk kompromi, tetapi ekspresi adaptif dari iman yang 

mampu menyesuaikan diri tanpa menghilangkan inti spiritualnya. 

Ketahanan sosial dalam gereja virtual juga terbukti dari responsnya terhadap 

krisis global, khususnya pandemi COVID-19. Ketika pertemuan fisik dibatasi secara 

drastis, gereja-gereja di berbagai belahan dunia beralih ke platform digital untuk 

melanjutkan ibadah, pengajaran, dan pelayanan. Migrasi besar-besaran ke ruang 

digital ini membuktikan bahwa gereja tidak hanya bergantung pada gedung sebagai 

 
34 Nendissa. 



Pohagi & Sutrisno : Gereja Virtual dan Komunitas Digital: Transformasi Iman dalam 
Ekosistem Media Sosial 

 
Jurnal Ilmu Pendidikan Keagamaan Kristen : Arastamar | 94  

pusat aktivitas, tetapi mampu memanfaatkan teknologi untuk mempertahankan relasi 

iman. Pengalaman pandemi menunjukkan bahwa gereja virtual dapat menjadi ruang 

alternatif yang sejajar dengan gereja fisik dalam membangun ketahanan komunitas. 

Banyak jemaat yang merasakan bahwa kehadiran gereja digital membantu mereka 

tetap terhubung secara spiritual dan emosional di masa krisis. Fenomena ini 

menegaskan bahwa ketahanan sosial bukan sekadar konsep, tetapi realitas yang telah 

dibuktikan dalam situasi ekstrem. 

Selain keberlanjutan ibadah, ketahanan sosial dalam komunitas digital juga 

terlihat melalui inovasi pelayanan yang berkembang di era digital. Gereja mulai 

menggunakan platform daring untuk menyelenggarakan kelas disiplin rohani, 

konseling pastoral melalui pesan instan, penggalangan dana untuk bantuan sosial, dan 

pelayanan misi secara virtual. Setiap inovasi ini mencerminkan kapasitas adaptif 

komunitas iman dalam menghadapi perubahan sosial. Gereja virtual tidak hanya 

bertahan, tetapi juga berkembang dengan menciptakan ruang-ruang baru bagi 

perubahan spiritual dan pelayanan. Ketahanan sosial dalam pengertian ini bukan 

hanya kemampuan untuk pulih, tetapi juga kemampuan untuk melahirkan kreativitas 

baru yang memperkaya kehidupan beriman jemaat. Hal ini sejalan dengan novelty 

penelitian yang melihat bahwa komunitas digital tidak hanya menggantikan fungsi 

gereja fisik, tetapi juga membuka bentuk-bentuk baru spiritualitas dan solidaritas. 

Komunitas digital sebagai ruang ketahanan sosial memperlihatkan bahwa iman 

Kristen adalah entitas yang terus menciptakan bentuk-bentuk baru untuk merespons 

perubahan zaman.35 Gereja virtual memfasilitasi cara baru bagi umat untuk 

membangun solidaritas, merawat relasi, dan mempertahankan kehidupan spiritual 

mereka. Meskipun tidak sempurna dan penuh dengan tantangan, komunitas digital 

terbukti mampu menjadi tempat di mana resiliensi spiritual dan sosial dapat tumbuh. 

Ketahanan sosial dalam penelitian ini menunjukkan bahwa transformasi iman dalam 

era disrupsi bukan hanya soal teknologi, tetapi juga tentang cara umat beradaptasi, 

membangun kreativitas, dan menemukan kembali makna kebersamaan dalam ruang 

digital. Dengan demikian, komunitas digital memainkan peran penting dalam 

memaknai ulang identitas gereja dan membangun fondasi ketahanan yang relevan 

untuk masa kini dan masa depan. 

Implikasi Gereja Virtual terhadap Masa Depan Kehidupan Beriman 

 Kehadiran gereja virtual membawa implikasi yang sangat luas dan strategis 

terhadap masa depan kehidupan beriman, terutama dalam konteks masyarakat yang 

semakin terdigitalisasi. Transformasi iman yang dimediasi oleh teknologi digital 

menunjukkan bahwa praktik keagamaan tidak lagi terikat pada batas ruang dan 

waktu, tetapi dapat diakses secara fleksibel melalui platform daring. Ibadah yang 

 
35 Desi Sianipar, ed., Inovasi Pendidikan Agama Kristen Di Era Artificial Intelligence (Bandung: CV Widina 

Media Utama, 2024), 80. 



Pohagi & Sutrisno : Gereja Virtual dan Komunitas Digital: Transformasi Iman dalam 
Ekosistem Media Sosial 

Jurnal Ilmu Pendidikan Keagamaan Kristen : Arastamar | 95  

dahulu hanya berlangsung di gedung gereja kini dapat hadir dalam bentuk live 

streaming, video interaktif, ruang diskusi digital, atau layanan pastoral berbasis pesan 

instan. Perubahan ini bukan sekadar inovasi teknis, tetapi merupakan pergeseran 

paradigma yang menandai bahwa digitalisasi telah memasuki ranah paling inti dari 

kehidupan bergereja. Dalam kondisi ini, umat dapat terus menghidupi iman mereka 

meskipun terhalang jarak geografis, kondisi kesehatan, atau situasi sosial tertentu.36 

Gereja virtual, dalam perspektif ini, membuka horizon baru bagi keberimanan yang 

lebih adaptif dan inklusif. 

Implikasi pertama yang menonjol adalah kemampuan gereja virtual untuk 

menjangkau kelompok-kelompok yang selama ini kurang terlayani dalam struktur 

gereja tradisional. Banyak umat yang tinggal di daerah terpencil, pekerja dengan 

jadwal tidak menentu, atau individu dengan keterbatasan fisik yang sulit hadir secara 

langsung dalam ibadah. Dengan platform digital, hambatan-hambatan tersebut dapat 

diminimalkan secara signifikan. Gereja dapat menawarkan ibadah yang dapat diakses 

kapan saja dan dari mana saja, memungkinkan umat mempertahankan ritme spiritual 

meskipun mobilitas fisik terbatas.37 Pola ini memperlihatkan bahwa masa depan 

kehidupan beriman akan berpindah ke arah model hybrid, di mana gereja fisik dan 

gereja digital tidak saling menggantikan, tetapi saling melengkapi dalam menjawab 

kebutuhan spiritual jemaat modern yang semakin beragam. 

Selanjutnya, implikasi gereja virtual dapat dilihat dari munculnya generasi 

baru jemaat yang tumbuh dalam ekosistem digital. Generasi ini, terutama Gen Z dan 

generasi setelahnya, memiliki pola interaksi yang sangat dipengaruhi oleh budaya 

media sosial. Mereka lebih terbiasa mengonsumsi konten dalam format visual, 

interaktif, cepat, dan personal. Karena itu, bentuk ibadah, pendekatan pastoral, dan 

metode pendidikan iman perlu mengalami penyesuaian agar tetap relevan dengan 

preferensi generasi digital. Jika gereja mempertahankan pola tradisional tanpa inovasi, 

maka berisiko kehilangan kedekatan dengan umat muda yang membutuhkan 

pengalaman iman yang lebih dialogis dan partisipatif. Gereja virtual hadir sebagai 

jawaban terhadap kebutuhan ini, memungkinkan jemaat muda untuk berpartisipasi 

dalam diskusi iman melalui komentar, fitur live chat, podcast rohani, atau ruang refleksi 

virtual.38 Implikasi ini memperlihatkan bahwa masa depan gereja tidak hanya 

bergantung pada struktur institusional, tetapi juga pada kemampuan untuk 

memaknai ulang praktik pastoral sesuai dinamika sosial dan kultural era digital. 

Implikasi selanjutnya berkaitan dengan pergeseran identitas dan otoritas 

rohani. Kehidupan beriman di ruang digital dimediasi oleh algoritma, estetika visual, 

 
36 Fitriani Koan et al., Bergereja Dalam Ruang Publik Menampilkan Wajah Allah Bagi Konteks Pluralitas Agama 

Di Indonesia (jawa barat: Widina Media Utama, 2025). 
37 Simon, “Perintisan Gereja Dalam Konteks Digitalisasi Masa Kini Pendahuluan,” Jurnal Salvation 3, no. 

1 (2022), https://doi.org/https://doi.org/10.56175/2ppf8r57. 
38 Verlis Bintang et al., “Misi Gereja Di Era Digital: Pemanfaatan Teknologi Untuk Menjangkau Generasi 

Baru,” Jurnal Komunikasi 1, no. 3 (2023): 111–27. 



Pohagi & Sutrisno : Gereja Virtual dan Komunitas Digital: Transformasi Iman dalam 
Ekosistem Media Sosial 

 
Jurnal Ilmu Pendidikan Keagamaan Kristen : Arastamar | 96  

dan logika interaksi media sosial. Hal ini dapat menimbulkan risiko tersendiri, 

terutama terkait dengan validitas ajaran dan keaslian pengalaman spiritual. Otoritas 

rohani yang sebelumnya berada pada figur pendeta atau lembaga gereja kini 

bersinggungan dengan fenomena influencer rohani yang memperoleh legitimasi 

melalui popularitas digital. Kondisi ini menimbulkan pertanyaan baru: apakah 

otoritas rohani ditentukan oleh kualitas teologi atau oleh jumlah pengikut? Masa 

depan kehidupan beriman akan menghadapi dinamika ini secara intensif, sehingga 

gereja perlu merumuskan mekanisme akuntabilitas untuk memastikan bahwa ajaran 

yang disebarkan di ruang digital tetap berlandaskan prinsip iman yang sahih.39 

Dengan demikian, gereja virtual bukan hanya persoalan akses, tetapi juga persoalan 

menjaga integritas spiritual dan teologis dalam konteks yang sangat cepat berubah. 

Dalam konteks eklesiologi, gereja virtual juga membawa implikasi terhadap 

bentuk komunitas gereja di masa depan. Komunitas digital bersifat cair, lintas batas, 

dan tidak terbatas oleh geografis sehingga memungkinkan terbentuknya jejaring iman 

yang transnasional. Umat dapat berkomunikasi dengan sesama jemaat dari berbagai 

negara, latar budaya, dan tradisi teologis, sehingga pengalaman iman menjadi lebih 

kaya dan beragam. Namun, kondisi ini juga memunculkan tantangan terkait identitas 

lokal dan keunikan tradisi gerejawi. Gereja virtual berpotensi menyatukan umat 

dalam ruang yang luas, tetapi pada saat yang sama dapat mengaburkan tradisi 

setempat yang menjadi kekayaan spiritualitas lokal. Implikasi jangka panjangnya 

adalah gereja harus mampu menjadi mediator yang merawat keberagaman tradisi 

sambil memanfaatkan kekuatan keterhubungan global untuk memperkuat kesatuan 

tubuh Kristus. 

Implikasi penting lainnya adalah pada dimensi pelayanan sosial. Gereja virtual 

tidak hanya berfungsi sebagai ruang ibadah, tetapi juga sebagai instrumen baru untuk 

aksi sosial. Melalui teknologi digital, gereja dapat mengorganisasi bantuan 

kemanusiaan, penggalangan dana, edukasi publik, dan kampanye solidaritas secara 

lebih cepat dan luas. Media sosial membuka peluang bagi gereja untuk terlibat dalam 

isu sosial dengan skala yang lebih besar dan menjangkau lebih banyak orang daripada 

sebelumnya.40 Kondisi ini memperlihatkan bahwa masa depan kehidupan beriman 

akan lebih sensitif terhadap realitas sosial karena teknologi digital memungkinkan 

umat untuk terhubung secara langsung dengan berbagai isu kemanusiaan global. 

Gereja virtual, dengan demikian, berpotensi memperkuat peran profetis dan diakonal 

gereja dalam masyarakat modern. 

 
39 Slamet Wiyono, Edward E Hanock, and Bryan A Arwam, “Strategi Misi Digital Berdasarkan Survei 

Penetrasi Internet 2024 : Adaptasi Penggunaan Media Sosial Generasi Z,” Rei Mai : Jurnal Ilmu 
Teologi Dan Pendidikan Kristen 3, no. 1 (2025): 61–71, 
https://doi.org/https://doi.org/10.69748/jrm.v3i1.216. 

40 Gabby Naca Stevany and Frans Hisar Mangatur Silalahi, “Media Digital Sebagai Pendukung 
Pelayanan Misi Gereja,” Jurnal Teologi Injili Dan Pendidikan Agama 2, no. 4 (2024), 
https://doi.org/https://doi.org/10.55606/jutipa.v2i4.359. 



Pohagi & Sutrisno : Gereja Virtual dan Komunitas Digital: Transformasi Iman dalam 
Ekosistem Media Sosial 

Jurnal Ilmu Pendidikan Keagamaan Kristen : Arastamar | 97  

Namun, implikasi gereja virtual tidak sepenuhnya bebas dari risiko. Salah satu 

tantangan terbesar adalah fragmentasi dan komodifikasi iman. Dalam ekosistem 

media sosial, pesan rohani dapat dipengaruhi oleh logika kapitalisme digital yang 

mendorong persaingan konten, pencarian popularitas, dan estetika viral. Ketika 

spiritualitas diperlakukan sebagai konten yang harus dipasarkan untuk mendapatkan 

perhatian, ada bahaya bahwa kedalaman iman tergeser oleh kebutuhan untuk tampil 

menarik secara visual. Kehidupan beriman dapat menjadi dangkal apabila gereja tidak 

mampu mengelola ruang digital secara kritis dan etis. Tantangan ini menuntut gereja 

untuk memiliki kesadaran reflektif dalam memanfaatkan media digital memastikan 

bahwa teknologi tetap menjadi sarana, bukan tujuan, serta tetap melayani esensi iman 

yang sejati. 

Implikasi terbesar dari gereja virtual adalah peluang untuk membangun 

paradigma baru kehidupan beriman yang lebih adaptif, inklusif, dan resilien. Gereja 

virtual membuktikan bahwa iman tidak pernah statis, tetapi selalu dinamis dan 

mampu menemukan bentuk yang sesuai dengan konteks zaman. Transformasi ini 

menunjukkan bahwa gereja tidak harus terikat pada bentuk-bentuk institusional 

tertentu, tetapi dapat berkembang melalui kreativitas dan inovasi umat dalam 

memanfaatkan teknologi digital secara bertanggung jawab. Novelty penelitian ini 

terletak pada pemahaman bahwa gereja virtual bukan sekadar adaptasi teknis 

terhadap perkembangan teknologi, tetapi sebuah transformasi konseptual yang 

membuka arah baru bagi keberlangsungan iman di era disrupsi media sosial. Dengan 

demikian, masa depan kehidupan beriman ditentukan oleh kemampuan gereja untuk 

menyeimbangkan antara inovasi digital dan kedalaman spiritualitas, sehingga iman 

tetap hidup, relevan, dan bermakna bagi generasi sekarang dan mendatang. 

Kesimpulan 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa gereja virtual merupakan jawaban atas 

tantangan transformasi iman dan dinamika komunitas religius di era disrupsi media 

sosial. Masalah utama yang dikaji, yaitu bagaimana gereja dan komunitas beriman 

beradaptasi dengan perubahan teknologi serta bagaimana media digital 

mempengaruhi otoritas rohani, pola interaksi, dan ketahanan sosial, terjawab melalui 

temuan bahwa ruang digital dapat menjadi medium yang efektif untuk memelihara 

spiritualitas, memperluas jangkauan pelayanan, dan membangun komunitas iman 

yang resilient. Gereja virtual memungkinkan praktik keberimanan yang lebih inklusif, 

fleksibel, dan interaktif, serta membuka peluang pembentukan jejaring solidaritas 

yang melampaui batas geografis. Namun, penelitian ini juga menegaskan perlunya 

kesadaran teologis dan etis agar digitalisasi tidak menghasilkan fragmentasi atau 

komodifikasi iman. Oleh karena itu, gereja perlu terus mengembangkan model 

pelayanan terpadu yang mengintegrasikan kedalaman spiritual tradisional dengan 

inovasi digital, sekaligus membangun mekanisme pendampingan rohani yang relevan 



Pohagi & Sutrisno : Gereja Virtual dan Komunitas Digital: Transformasi Iman dalam 
Ekosistem Media Sosial 

 
Jurnal Ilmu Pendidikan Keagamaan Kristen : Arastamar | 98  

dengan kebutuhan generasi digital. Temuan ini menegaskan bahwa masa depan 

kehidupan beriman sangat ditentukan oleh kemampuan gereja membaca konteks 

digital dan memanfaatkannya secara bijaksana untuk pertumbuhan iman umat. 

Daftar Pustaka 

Aan, and Ambarwaty P.I.P Taturu. “Media Sosial Sebagai Ruang Berteologi, Upaya 
Kontekstualisasi Misi Gereja Di Era Digital.” DAAT : Jurnal Teologi Kristen 5, no. 1 
(2024): 68–85. https://doi.org/https://doi.org/10.51667/djtk.v5i1.1506. 

Adeoye, Moses Adeleke, and Siti Mahmudah Noorhayati. “Sacred Bytes: Assessing 
The Influence Of Social Networks And Virtual Space On Religious Beliefs.” 
JOSSE: Journal Of Social Science And Economics 3, no. 1 (2024): 243–53. 
https://doi.org/https://doi.org/10.37812/josse.v3i1.1738. 

Agustini, Aully Grashinta, San Putra, Sukarman, Arfid Guampe, Feliks, Sadam Akbar, 
Jakub, Alridho Lubis, Muhammad, et al. Metode Penelitian Kualitatif (Teori Dan 
Panduan Praktis Analisis Data Kualitatif), 2023. 

Bintang, Verlis, Yanti Taruk Tangko, Devi Yanti, Jessica Gloria Padatu, and Monicha 
Datu Palinggi. “Misi Gereja Di Era Digital: Pemanfaatan Teknologi Untuk 
Menjangkau Generasi Baru.” Jurnal Komunikasi 1, no. 3 (2023): 111–27. 

Boiliu, Fredik Melkias. Tranformasi Pendidikan Agama Kristen Di Era Digital. PT 
Penamuda Media, 2024. 

Butar-Butar, Herson T. M., Stenly R. Paparang, and Yosia Belo, eds. Aku Klik Maka Aku 
Menginjil : Apa Dan Bagaimana Misiologi Digital? Jakarta: Penerbit Views, 2023. 

Darmaputera, Eka. Pergulatan Kehadiran Kristen Di Indonesia. Jakarta: BPK gunung 
Mulia, 2001. 

Dwiraharjo, Susanto. “Konstruksi Teologis Gereja Digital: Sebuah Refleksi Biblis 
Ibadah Online Di Masa Pandemi Covid-19.” Jurnal EPIGRAPHE 4, no. 1 (2020): 1–
17. 

Embu, Alfonsus No. “Pengalaman Postreligius Dan Media Sosial Digital Dalam 
Praktek Misa Online Di Masa Pandemi Covid-19.” JUMPA Jurnal Masalah Pastoral 
8, no. 2 (2020): 20–49. https://doi.org/https://doi.org/10.60011/jumpa.v8i2.105. 

Gulo, Rezeki Putra, Nikarni Zai, and Semy Djulandy Balukh. “Integrasi Logika Kritis 
Dalam Pendidikan Agama Kristen : Membangun Iman Yang Rasional Di Era 
Digital.” SOPHIA: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen 6, no. 1 (2025): 38–55. 
https://doi.org/10.34307/sophia.v6i1.291. 

Indratno, Yohanes Twintarto Agus, and Yenny Herawati Yohana. “Perspektif Alkitab 
Tentang Ibadah Online.” CHARISTHEO Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama 
Kristen 4, no. 1 (2025). https://doi.org/https://doi.org/10.54592/4hgvm303. 

Koan, Fitriani, Paula Fanista Lona Akoit, Hanna Maubila, Yulius Puji Kristianto, 
Imanuel Ome, Eben Elsyadai Hesputra Sunis, Janet Juantica Angelia, et al. 
Bergereja Dalam Ruang Publik Menampilkan Wajah Allah Bagi Konteks Pluralitas 
Agama Di Indonesia. jawa barat: Widina Media Utama, 2025. 

Legi, Hendrik, Yoel Giban, and Semi Kainara. “Dimuridkan Oleh Algoritma, 



Pohagi & Sutrisno : Gereja Virtual dan Komunitas Digital: Transformasi Iman dalam 
Ekosistem Media Sosial 

Jurnal Ilmu Pendidikan Keagamaan Kristen : Arastamar | 99  

Digembalakan Oleh Media Sosial: Sebuah Refleksi Kritis Peran Pendidikan 
Kristiani Dalam Keluarga.” AMBASSADORS: Jurnal Teologi Dan Pendidikan 
Kristiani 4, no. 1 (2025): 29–45. https://doi.org/10.54369/ajtpk.v4i1.65. 

Natalia, Elisasmita, and Otieli Harefa. “Transformasi Digital Dan Komunitas Iman : 
Peluang Dan Tantangan Bagi Gereja Dalam Era Globalisasi Informasi.” Jurnal 
Ilmiah Multidisiplin 2, no. 2 (2025): 153–64. 
https://doi.org/10.62282/juilmu.v2i2.153-164. 

Nendissa, Julio Eleazer. “Dinamika Agama Dalam Era Digital : Pengaruh Media Sosial 
Terhadap Praktik Keagamaan Di Kalangan Generasi Muda.” Mawar Saron: Jurnal 
Pendidikan Kristen Dan Gereja 8, no. 2 (2025): 1–20. 
https://doi.org/https://doi.org/10.62240/msj.v8i2. 

Ningrum, Ayu Jelita, and Moh Anas Kholis. “Modernisasi Kehidupan Spiritual ( Studi 
Literatur Terhadap Agama Digital Di Ruang Digital ).” Jurnal Partisipatoris 5, no. 
2 (2024): 41–51. https://doi.org/https://doi.org/10.22219/jp.v5i2.35150. 

Ong, Elisabeth, Grace Quarissa Hadinata, and Sukarna. “Tujuan Pendidikan Agama 
Kristen Sebagai Kontra Algoritma Sosial Media Pengamplifikasi Dosa.” JURNAL 
KADESI : Jurnal Teologi Dan PAK 5, no. 1 (2023): 15–21. 

Rijali, Ahmad. “Analisis Data Kualitatif.” Alhadharah: Jurnal Ilmu Dakwah 17, no. 33 
(2019): 81. https://doi.org/10.18592/alhadharah.v17i33.2374. 

Ringo, Samuel Sirino, ed. Pendidikan Agama Kristen Di Era Digital. Bandung: Penerbit 
Widina, 2025. 

Roesmijati. “Imago Dei Dalam Budaya Algoritma: Fondasi Teologis Untuk Pendidikan 
Karakter Kristiani Di Era Digital.” KURIOS Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama 
Kristen 11, no. 2 (2025). 
https://doi.org/https://doi.org/10.30995/kur.v11i2.1502. 

Sianipar, Desi, ed. Inovasi Pendidikan Agama Kristen Di Era Artificial Intelligence. 
Bandung: CV Widina Media Utama, 2024. 

Silalahi, Benyamin Imanuel, and Budi Irawanto. “Beribadah Daring Di Masa Pandemi 
(Netnogra Praktik Cyber-Spirituality GBI Miracle Service Yogyakarta).” 
Jurnal_Media_dan_Komunikasi_Indonesia 6, no. 1 (2024). 
https://doi.org/https://doi.org/10.22146/jmki.88465. 

Simanjuntak, Dani Firmanto. “Eklesiologi Digital Di Era Pandemi Dan Pasca Pandemi 
Covid-19.” Jurnal Pendidikan Kristen Dan Ilmu Teologi MARTURIA 3, no. 4 (2022). 

Simon. “Perintisan Gereja Dalam Konteks Digitalisasi Masa Kini Pendahuluan.” Jurnal 
Salvation 3, no. 1 (2022). https://doi.org/https://doi.org/10.56175/2ppf8r57. 

Sipahutar, Melina Agustina, Rogate Artaida Tiarasi Gultom, and Dapot Damanik. 
“Digital Theology and Social Media in Church Ministry.” Socio-Economic and 
Humanistic Aspects for Township and Industry 3, no. 4 (2025): 325–33. 
https://doi.org/https://doi.org/10.59535/sehati.v3i2.500. 

Sitorus, Kristina, Imron Hadi, Tamim Wahyu, and Budi Nugroho. “Praktik 
Keagamaan Digital (Digital Religion) Pada Jemaat Gereja Kristen Kudus 
Indonesia Rumah Doa Hosana (Gkki Rdh) Kota Denpasar.” Jurnal Ilmiah Sosiologi 
SOROT 4, no. 1 (2024): 1–10. 



Pohagi & Sutrisno : Gereja Virtual dan Komunitas Digital: Transformasi Iman dalam 
Ekosistem Media Sosial 

 
Jurnal Ilmu Pendidikan Keagamaan Kristen : Arastamar | 100  

Stevany, Gabby Naca, and Frans Hisar Mangatur Silalahi. “Media Digital Sebagai 
Pendukung Pelayanan Misi Gereja.” Jurnal Teologi Injili Dan Pendidikan Agama 2, 
no. 4 (2024). https://doi.org/https://doi.org/10.55606/jutipa.v2i4.359. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kombinasi: Mixed Methods. Bandung: Penerbit Alfabeta, 
2017. 

Sutrisno, Rheinhard David. “Breaking Boundaries: The Younger Generation and 
Careers in Christian Religious Education in Facing Social and Cultural Change.” 
International Journal of Christian Education and Philosophical Inquiry 2, no. 3 (2025): 
87–95. https://doi.org/10.61132/ijcep.v2i3.365. 

———. “Ketika Algoritma Mengajar: Pendekatan Psikologi Pendidikan Agama 
Kristen Dalam Membentuk Karakter Anak Di Era Media Digital.” 
EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 5, no. 4 (2025). 

Tetelepta, Hendrik Bernardus, and Joni Manumpak Parulian Gultom. “Kontekstual 
Sinergisitas Gereja Dan Influencer Rohani Dalam Pembangunan Spiritual 
Generasi ‘ Z .’” Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity(JIREH) 4, no. 2 (2022): 308–
28. https://doi.org/10.37364/jireh.v4i2.102. 

Walean, Jeffrie. Paradigma Spiritualitas Kristen Di Era 5.0. Yogyakarta: ANDI, 2022. 

Widodo, Jusuf Agustian, and Rosdinar Pangaribuan. “Dari Mimbar Ke Layar Media 
Digital Dalam Penyebaran Nilai-Nilai Keagamaan.” Jurnal Sosiologi Agama Dan 
Teologi Indonesia 3, no. 1 (2025): 290–307. 

Wiyono, Slamet, Edward E Hanock, and Bryan A Arwam. “Strategi Misi Digital 
Berdasarkan Survei Penetrasi Internet 2024 : Adaptasi Penggunaan Media Sosial 
Generasi Z.” Rei Mai : Jurnal Ilmu Teologi Dan Pendidikan Kristen 3, no. 1 (2025): 61–
71. https://doi.org/https://doi.org/10.69748/jrm.v3i1.216. 

Yohanes, Juarita, Ruat Diana, and Franciska Meri Andani. “Dampak Konsumsi Konten 
Digital Terhadap Kehidupan Rohani Pemuda Kristen.” Proceeding National 
Conference of Christian Education and Theology 3, no. 1 (2025): 27–38. 
https://doi.org/https://doi.org/10.46445/nccet.v3i1.1067. 

Zaluchu, Sonny Eli. “Strategi Penelitian Kualitatif Dan Kuantitatif Di Dalam Penelitian 
Agama.” Evangelikal: Jurnal Teologi Injili Dan Pembinaan Warga Jemaat 4, no. 1 
(2020): 28–38. https://doi.org/10.46445/ejti.v4i1.167. 

 

 

 

 

  


