-

femiges\  Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen

STAK Arastamar Grimenawa Jayapura
URL: https:/ /jurnal.stakagj.ac.id/index.php/ImitatioChristo/inde

IMITATIO CHRISTO Volume 2 Nomor 1; Januari 2026

Hal. 37-53
p-ISSN: 3090-2940
e-ISSN: 3089-4018

ETIKA SOLIDARITAS: KEPEMIMPINAN TRANSFORMATIF

DALAM GEREJA

Fanda Wilhelmina Maluw?’, Evi S.E. Tumiwa?2

Program Pascasarjana, Universitas Kristen Indonesia Tomohon

ARTICLEINFO

Email koresponden:
fmaluw@gmail.com

Keywords:

Solidarity Ethics; Church
Leadership;
Transformation; Kenosis;
Participation.

Kata Kunci:
Etika Solidaritas;
Kepemimpinan Gereja;

OFENaACCESS

Abstract

The study departed from a still hierarchical, less open participation space.
It was less sensitive to social issues, so relationships between leaders and
congregations often lost their ethical and spiritual depth. The purpose of
this study is to formulate ethical solidarity as a theological and practical
basis for the transformative renewal of church leadership. Research is
carried out with qualitative methods through phenomenology approaches,
to trace experiences, meaning, and ecclesiastical leadership practices ina
certain context. The new research lies in the placement of ethics of solidarity
as the main paradigm of church leadership by integrating empathy,
participation, relational justice, and hacktiveness into a transformative
leadership framework. Research has shown that solidarity ethics allows for
the leadership of the dominative pattern to a relative-, participative, and
contextual model. Leadership-based solidarity enables leaders to attend not
as power centers but as servants, traveling companions, and faith-boosters.
Thus, the church can grow as an inclusive, dialogical, and professional
community and be relevant in addressing social and humanitarian
challenges in the midst of the modern world.

Abstrak

Penelitian ini berangkat dari realitas kepemimpinan gereja yang
masih cenderung hierarkis, kurang membuka ruang partisipasi,
serta belum peka terhadap persoalan sosial, sehingga hubungan
antara pemimpin dan jemaat sering kehilangan kedalaman etis dan
spiritual. Tujuan penelitian ini adalah merumuskan etika solidaritas
sebagai dasar teologis dan praksis bagi pembaruan kepemimpinan
gereja yang bersifat transformatif. Penelitian dilakukan dengan
metode kualitatif melalui pendekatan fenomenologi, untuk
menelusuri pengalaman, makna, dan praktik kepemimpinan
gerejawi dalam konteks tertentu. Kebaruan penelitian ini terletak
pada penempatan etika solidaritas sebagai paradigma utama
kepemimpinan gereja dengan mengintegrasikan empati, partisipasi,
keadilan relasional, dan kenosis Kristus ke dalam kerangka
kepemimpinan transformatif. Temuan penelitian menunjukkan
bahwa etika solidaritas mampu menggeser kepemimpinan dari pola
dominatif menuju model yang relasional, partisipatif, dan
kontekstual. Kepemimpinan yang berlandaskan solidaritas
memungkinkan pemimpin hadir bukan sebagai pusat kuasa,
melainkan sebagai pelayan, rekan seperjalanan dan penggerak iman.
Dengan demikian, gereja dapat berkembang sebagai komunitas


https://jurnal.stakagj.ac.id/index.php/ImitatioChristo/index
mailto:fmaluw@gmail.com

Imitatio Christo (Maluw & Tumiwa)

yang inklusif, dialogis dan profetik serta relevan dalam menjawab
tantangan sosial dan kemanusiaan di tengah dunia modern.

PENDAHULUAN

Gereja di era saat ini sedang menghadapi dinamika sosial, budaya, dan moral
yang semakin kompleks. Dalam konteks globalisasi yang ditandai oleh krisis
kemanusiaan, polarisasi sosial, ketimpangan ekonomi, dan degradasi nilai-nilai
spiritual, gereja tidak dapat memisahkan dirinya dari realitas dunia yang terus
berubah. Gereja hadir bukan sebagai entitas yang terisolasi, melainkan sebagai
persekutuan iman yang terpanggil untuk menjadi saksi dari kasih Allah di dunia.l
Dalam situasi seperti ini, kepemimpinan gerejawi memiliki tanggung jawab yang
sangat penting yaitu menghadirkan teladan yang tidak hanya efektif secara struktural
dan organisatoris, tetapi juga bermakna secara etis dan teologis. Kepemimpinan
gereja dipanggil untuk menampilkan wajah Kristus yang penuh kasih, keadilan, dan
solidaritas antar sesama manusia. Kepemimpinan dalam gereja sejatinya tidak
sekadar berkaitan dengan kemampuan administratif, manajerial, atau kemampuan
mengelola institusi.? Lebih dari itu, kepemimpinan gerejawi harus berakar pada
spiritualitas pelayanan dan integritas moral yang lahir dari panggilan untuk
melayani, bukan untuk dilayani. Pemimpin gereja diharapkan menjadi figur yang
mampu menghadirkan transformasi, baik dalam kehidupan jemaat maupun dalam
konteks sosial yang lebih luas.®> Namun, realitas yang nampak dalam kehidupan
bergereja masa kini sering menunjukkan kecenderungan sebaliknya. Banyak gereja
yang terjebak dalam model kepemimpinan hierarkis dan birokratis, di mana otoritas
lebih sering dipahami sebagai kekuasaan yang harus dijaga dan dikontrol, bukan
sebagai tanggung jawab yang menuntut pengorbanan dan kerendahan hati.

Ketika kepemimpinan gereja kehilangan esensi etisnya (turut dipengaruhi oleh
teknologi dan sosial), maka relasi antara pemimpin dan jemaat menjadi kering secara
spiritual.# Hubungan pelayanan seharusnya dibangun atas dasar kasih dan empati,
namun berubah menjadi hubungan formal yang diatur oleh struktur. Dalam konteks
seperti ini, kepemimpinan sering kali kehilangan makna teologisnya sebagai wujud
partisipasi dalam karya Allah yang menyelamatkan dunia. Akibatnya, pelayanan

1 Dominikus Gusti Bagus, Rosalia Ina Kii, dan Kusumawanta, “Koinonia Dan Martyria Gereja
Di Dunia,” Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran 6, no. 3 (2023),
https:/ /doi.org/10.31004/jrpp.v6i3.19104.

2 Petrus Sina dkk., “Kepemimpinan Pastoral Kristiani dalam Pespektif Prinsip-Prinsip Ajaran
Sosial Gereja,” Skenoo: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 5, no. 1 (2025),
https:/ /doi.org/10.55649/skenoo.v5i1.125.

3 Robert K. Greenleaf, Servant Leadership: A Journey into the Nature of Legitimate Power and
Greatness (Mahwah, NJ: Paulist Press, 1977), 27.

4 Yonatan Alex Arifianto, Hari Mulyono, dan Richardo Nainggolan, “Etika Kepemimpinan
Kristen dalam Tantangan Kontemporer: Upaya Membangun Dedikasi dan Integritas Kepemimpinan
Gereja,” Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) 6, no. 2 (Juli 2024): 238-48,
https:/ /doi.org/10.59177 / veritas.v6i2.283.

38



(Etika Solidaritas: Kepemimpinan Transformatif...) Imitatio Christo

gereja terfragmentasi dan kehilangan orientasi transformatifnya. Pemimpin gereja
lebih sibuk dengan urusan administratif dan simbol prestise, sementara dimensi
kemanusiaan, spiritual, dan solidaritas terhadap umat terabaikan. Krisis
kepemimpinan semacam ini bukan hanya bersifat institusional, tetapi juga
menyentuh ranah moral dan teologis yang dalam. Banyak pemimpin gereja
mengalami disorientasi nilai, di mana keberhasilan pelayanan lebih sering diukur
melalui parameter kuantitatif seperti jumlah anggota jemaat, luasnya jaringan
pelayanan, megahnya bangunan gereja, atau banyaknya dana yang berhasil
dikumpulkan. Orientasi semacam ini mencerminkan pergeseran dari spiritualitas
pelayanan menuju pragmatisme religius yang menekankan hasil ketimbang proses
transformasi. Dalam paradigma ini, gereja menjadi institusi sosial yang kehilangan
karakter kenabiannya yaitu suara profetik yang berpihak pada kebenaran dan
keadilan.

Krisis etika dalam kepemimpinan gerejawi sesungguhnya merupakan refleksi
dari permasalahan sosial yang luas dalam kehidupan masyarakat kontemporer.
Model kepemimpinan yang ditampilkan tersebut memperlihatkan ketidaksesuaian
dengan hakikat gereja yaitu koinonia dan diakonia, yang semestinya menegaskan
kesesuaian dalam tugas struktural dan pelayanan bagi umat Allah. Gereja yang setia
pada Injil seharusnya menjadi ruang praksis, tempat di mana keadilan ditegakkan,
solidaritas dipraktikkan, dan kasih diwujudkan.> Namun, visi tersebut hanya dapat
terwujud apabila gereja berani mentransformasi paradigma kepemimpinan dari pola
hierarkis menuju model partisipatif dan relasional yang mengedepankan tanggung
jawab kolektif dalam pelayanan. Dalam kerangka pemikiran Rebecca Todd
Peters, etika solidaritas menuntut perubahan cara pandang terhadap relasi kuasa dan
tanggung jawab sosial dalam konteks global maupun institusional. Solidaritas bukan
sekadar ekspresi empati moral, melainkan tindakan transformasi struktural yang
mengupayakan keadilan dan kesejahteraan bersama. Kepemimpinan transformatif
yang berakar pada etika solidaritas menantang para pemimpin gereja untuk tidak lagi
menempatkan diri sebagai otoritas tunggal di atas jemaat, melainkan sebagai rekan
seiman yang berjalan bersama dalam semangat saling membangun. Dalam
perspektif ini, kepemimpinan gerejawi menjadi praksis persekutuan yaitu suatu
proses kolektif yang menumbuhkan perubahan sosial dan spiritual menuju kasih.

Sejumlah penelitian terdahulu telah mengkaji kepemimpinan gereja terutama
dalam kerangka efektivitas pelayanan dan pengaruhnya terhadap pertumbuhan
spiritual jemaat, sebagaimana ditunjukkan oleh Dreitsohn Franklyn Purba, Sunarto

5 Rebecca Todd Peters, Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World (Minneapolis:
Fortress Press, 2014), 28.
6 Peters, 76.

39



Imitatio Christo (Maluw & Tumiwa)

Sunarto, dan Kendy Wahyudi.” Demikian pula, penelitian Parulian, Sukamto, dan
Pribadi menyoroti urgensi kepemimpinan yang adaptif di era Society 5.0.8 Widiyanto
& Zebua dengan menggunakan studi kuantitatif mendapati servant leadership oleh
pemimpin gereja berpengaruhi secara signifikan terhadap peningkatan spiritualitas
jemaat.? Sitiana, Sakoikoi & Topayung Membangun Kepemimpinan Kristen yang Efektif
dalam Gereja menemukan kompetensi kepemimpinan Kristen yang mencerminkan
kasih, kerendahan hati dan integritas sebagai landasan pelayanan.l® Meskipun
penelitian terdahulu telah menyoroti efektivitas pelayanan, pertumbuhan spiritual
jemaat, kompetensi pemimpin, serta adaptasi teknologi dan budaya, kajian-kajian
tersebut belum secara sistematis menempatkan etika solidaritas sebagai landasan
teoretis dan praksis kepemimpinan gereja. Akibatnya, dimensi solidaritas yang
mencakup empati, partisipasi kolektif, keadilan relasional, dan kenosis belum
dikembangkan sebagai fondasi kepemimpinan gerejawi yang transformatif, sehingga
muncul celah konseptual dalam literatur kepemimpinan gereja di Indonesia.
Penelitian ini mengisi celah tersebut dengan mengembangkan etika solidaritas
sebagai paradigma utama kepemimpinan transformatif, yang menekankan
pembaruan relasi secara dialogis, partisipatif, adil, dan berpihak pada yang lemah,
guna menjawab krisis relasional, dominasi struktural, dan rendahnya sensitivitas
sosial dalam gereja kontemporer.

Model kepemimpinan berbasis solidaritas tersebut mencerminkan dinamika
relasi Allah Tritunggal yang hidup dalam persekutuan kasih.!l Gereja, yang
merupakan cerminan komunitas ilahi itu, dipanggil untuk menghadirkan
kepemimpinan yang dialogis, terbuka, dan partisipatif, bukan yang menindas atau
menutup ruang bagi suara umat. Oleh karena itu, persoalan mendasar dalam
kepemimpinan gereja terletak pada krisis nilai, suatu ketegangan antara kekuasaan
dan pelayanan, struktur institusional dan spiritualitas profetik, serta antara
otoritarianisme dan kebebasan yang membebaskan.!? Etika solidaritas sebagaimana
dirumuskan oleh Peters menawarkan pendekatan teologis yang mampu menata
kembali arah kepemimpinan gereja agar selaras dengan semangat kenosis Kristus

7 Dreitsohn Franklyn Purba, Sunarto Sunarto, dan Kendy Wahyudi, “Anteseden dan
kualifikasi kepemimpinan gereja masa kini berdasarkan Titus 1:5-16,” Te Deum (Jurnal Teologi dan
Pengembangan Pelayanan) 12, no. 2 (Juni 2023): 211-32, https:/ /doi.org/10.51828 /td.v12i2.259.

8 Panca Parulian S, Amos Sukamto, dan Liviana Pribadi, “Kepemimpinan Gereja yang Efektif
Di Era Society 5.0,” Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) 3, no. 2 (Agustus 2021): 239-
58, https:/ /doi.org/10.59177 / veritas.v3i2.128.

? Mikha Agus Widiyanto dan Yaterrorogo Zebua, “Implikasi Kepemimpinan Melayani Dalam
Pelayanan Gereja Terhadap Peningkatan Spiritualitas Umat,” Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity
(JIREH) 4, no. 1 (Juni 2022): 70-81, https://doi.org/10.37364/jireh.v4i1.83.

10 Rapapi Sakoikoi dan Semuel Linggi Topayung, “Membangun Kepemimpinan Kristen yang
Efektif dalam Gereja,” Damai: Jurnal Pendidikan Agama Kristen dan Filsafat 2, no. 2 (2025),
https:/ /doi.org/10.61132/damai.v2i2.1077.

11 Miroslav Volf, After Our Likeness: The Church as the Image of the Trinity (Grand Rapids:
Eerdmans, 1998), 191.

12 Dietrich Bonhoeffer, Life Together (New York: Harper & Row, 1954), 45.

40



(Etika Solidaritas: Kepemimpinan Transformatif...) Imitatio Christo

yaitu penanggalan diri demi pelayanan kasih sekaligus mengarahkan gereja pada
partisipasi aktif dalam transformasi sosial yang berlandaskan Injil.’3 Dengan
demikian, penelitian ini akan membahas etika solidaritas kepemimpinan
transformatif dalam gereja.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan penelitian kualitatif dengan tujuan untuk
mengeksplorasi etika solidaritas kepemimpinan transformatif dalam gereja.
Penelitian kualitatif dilakukan sebagai upaya untuk menggali atau mencari tahu
secara mendalam akan masalah yang diteliti melalui individu maupun masyarakat
dalam lingkungan tersebut.l* Pendekatan yang digunakan ialah fenomenologi
dengan tujuan, memahami makna pengalaman subjek sebagaimana yang dialami
secara langsung.!’> Penelitian ini juga dilakukan dengan cara mengumpulkan data,
menganalisis dan menginterpretasinya.l® Pendekatan yang digunakan dalam
penelitian ini adalah fenomenologi, yaitu suatu pendekatan yang berupaya
mengungkap makna esensial dari pengalaman hidup manusia sebagaimana yang
mereka alami secara langsung. Melalui metode fenomenologi, peneliti berusaha
menggali struktur kesadaran dan pemaknaan spiritual yang mendasari tindakan para
pemimpin gereja dalam menghidupi etika solidaritas dan kepemimpinan
transformatif.’” Dengan kata lain, penelitian ini berorientasi pada pemahaman makna
fenomenologis dari kepemimpinan yang berlandaskan nilai-nilai Injil, bukan sekadar
pada penggambaran perilaku eksternal atau fakta objektif semata.

HASIL

Penelitian mengenai Etika Solidaritas Kepemimpinan Transformatif dalam
Gereja dilakukan dengan pendekatan kualitatif melalui metode fenomenologi, dengan
fokus untuk menggali pengalaman hidup para pemimpin gereja dalam menghidupi
nilai-nilai etika solidaritas dalam konteks kepemimpinan transformatif. Data
diperoleh dari hasil observasi terhadap praktik pelayanan serta wawancara dengan
para pemimpin dan anggota jemaat di beberapa lingkungan gereja yang menjadi
lokasi penelitian. Hasil observasi menunjukkan bahwa kepemimpinan dalam gereja
masih menghadapi dinamika yang kompleks, terutama dalam menyeimbangkan
antara struktur institusional dan spiritualitas pelayanan. Pada tataran praksis,

13 Peters, Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World, 82.

14 John W. Creswell, Research Design Pendekatan Kualitatif Kuantitatif, dan Mixed (Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2013), 4.

15 Clark Moustakas, Phenomenological Research Methods (Thousand Oaks, CA: Sage Publications,
1994), 26-30.

16 Albi Anggito dan Johan Setiawan, Metodologi Penelitian Kualitatif (Sukabumi: Jejak, 2003), 8-
9.

17 Clark Moustakas, Phenomenological Research Methods (Thousand Oaks, CA: Sage Publications,
1994), 13-15.

41



Imitatio Christo (Maluw & Tumiwa)

pemimpin gereja berperan aktif dalam penyelenggaraan kegiatan ibadah, pelayanan
sosial, dan program diakonia. Kegiatan tersebut memperlihatkan adanya semangat
kebersamaan antara pemimpin dan jemaat, meskipun dalam pelaksanaannya masih
ditemukan kecenderungan birokratis dalam pengambilan keputusan. Relasi antara
pemimpin dan jemaat secara umum berlangsung baik, tetapi kadang terhambat oleh
perbedaan persepsi mengenai arah pelayanan dan pembagian tanggung jawab dalam
kegiatan gerejawi.

Wawancara dengan para pelayan khusus dan jemaat memperlihatkan adanya
pengakuan terhadap pentingnya keteladanan moral dan spiritual dari pemimpin
gereja. Sebagian besar responden menilai bahwa pemimpin yang ideal adalah mereka
yang melayani dengan kerendahan hati, terbuka terhadap kritik, dan berpartisipasi
langsung dalam pergumulan umat. Para jemaat mengapresiasi pemimpin yang hadir
secara nyata dalam berbagai situasi pastoral seperti kunjungan duka, pelayanan
kepada keluarga yang mengalami kesulitan, serta keterlibatan dalam kegiatan sosial
di masyarakat. Kehadiran seperti itu dianggap sebagai wujud konkret dari etika
solidaritas yang menumbuhkan kepercayaan dan rasa saling memiliki dalam
komunitas gereja. Data juga menunjukkan bahwa masih terdapat kesenjangan antara
visi teologis kepemimpinan transformatif dan implementasinya dalam kehidupan
bergereja. Beberapa pemimpin mengakui bahwa tanggung jawab administratif dan
struktural sering kali menggeser perhatian dari aspek spiritual dan relasional
pelayanan. Dalam beberapa kasus, keputusan pelayanan lebih didasarkan pada
kepentingan organisasi ketimbang pada discernment rohani bersama. Hal ini
berdampak pada berkurangnya ruang partisipasi jemaat dalam proses pengambilan
keputusan dan menurunnya semangat kolektif dalam pelayanan.

Selain itu, penelitian ini menemukan bahwa sebagian gereja masih
mempertahankan pola kepemimpinan yang bersifat hierarkis dan terpusat pada figur
pemimpin tertentu. Pola tersebut membuat sebagian anggota jemaat merasa pasif
dalam berpartisipasi, karena peran kepemimpinan dipahami sebagai otoritas tunggal,
bukan tanggung jawab bersama. Meski demikian, di sisi lain terdapat juga
kecenderungan positif di mana sejumlah pemimpin mulai mengadopsi gaya
kepemimpinan yang lebih dialogis dan partisipatif. Mereka mendorong jemaat untuk
terlibat aktif dalam perencanaan dan pelaksanaan pelayanan serta membuka ruang
komunikasi yang lebih terbuka di antara pelayan khusus dan umat. Secara umum,
data empiris dari penelitian ini menegaskan bahwa praktik kepemimpinan di gereja
masih berada dalam proses transisi menuju model kepemimpinan yang benar-benar
transformatif. Nilai-nilai etika solidaritas seperti empati, kerendahan hati,
keterbukaan, dan tanggung jawab sosial mulai tampak dalam tindakan konkret
sebagian pemimpin, meskipun belum terimplementasi secara menyeluruh di semua
lini pelayanan. Para pemimpin dan jemaat sama-sama menyadari pentingnya

42



(Etika Solidaritas: Kepemimpinan Transformatif...) Imitatio Christo

perubahan paradigma dari kepemimpinan yang berorientasi pada kekuasaan menuju
kepemimpinan yang berbasis pelayanan dan persekutuan.

Hasil penelitian ini menggambarkan kondisi faktual bahwa kepemimpinan
gereja saat ini sedang bergerak dari pola hierarkis menuju pola yang lebih partisipatif
dan relasional. Meskipun terdapat berbagai kendala seperti perbedaan pandangan,
keterbatasan waktu, dan beban administratif, semangat untuk menumbuhkan
solidaritas dan kebersamaan tetap terlihat kuat dalam kehidupan bergereja. Temuan-
temuan ini memperlihatkan bahwa praktik kepemimpinan gerejawi yang
berlandaskan etika solidaritas memiliki potensi besar untuk menjadi sarana
transformasi baik dalam kehidupan jemaat maupun dalam pelayanan sosial gereja
kepada masyarakat luas.

PEMBAHASAN

Kepemimpinan dalam gereja masih diwarnai oleh ketegangan antara aspek
struktural dan spiritual. Banyak pemimpin gereja yang aktif dalam pelayanan liturgis
dan sosial, tetapi masih menghadapi kendala dalam menerapkan pola kepemimpinan
yang partisipatif dan dialogis. Relasi antara pemimpin dan jemaat belum sepenuhnya
berakar pada semangat kesetaraan dan saling membangun. Hal ini tampak dari
adanya kecenderungan birokratis dan hierarkis dalam proses pengambilan
keputusan yang sering kali mengabaikan suara jemaat. Dalam konteks teologis,
kondisi ini menggambarkan krisis etika dalam kepemimpinan gerejawi yaitu
pergeseran orientasi dari pelayanan kasih menuju administrasi kekuasaan. Gereja
yang seharusnya menjadi koinonia justru kerap terjebak dalam pola hubungan yang
formal dan institusional. Akibatnya, makna teologis dari kepemimpinan sebagai
partisipasi dalam karya penyelamatan Allah menjadi kabur. Hasil penelitian ini
memperlihatkan bahwa banyak pemimpin menyadari pentingnya transformasi,
tetapi perubahan tersebut berjalan lambat karena kuatnya tradisi hierarki dalam
sistem pelayanan gereja.

Prinsip-prinsip Kepemimpinan yang Beretika Solidaritas

Etika solidaritas merupakan suatu paradigma moral yang menempatkan
tindakan etis bukan sekadar pada kemampuan individu untuk merasakan empati,
melainkan pada komitmen nyata untuk mengambil bagian dalam tanggung jawab
sosial yang bersifat transformatif.’® Paradigma ini menolak pemahaman moralitas
yang berhenti pada ranah personal dan emosional, karena etika yang sejati
mensyaratkan keterlibatan aktif dalam memperbaiki kondisi sosial yang diwarnai
ketidakadilan. Rebecca Todd Peters secara tegas mengartikulasikan bahwa etika

18 Lita Meathy Dawi Ngana Eluama, Yusak Budi Setyawan, dan Irene Ludji, “Kajian Etika
Solidaritas Terhadap Peran Pekerja Sosial Pendamping Korban Kekerasan Seksual di Sentra Efata
Kupang,”  Kharisma:  Jurnal = Ilmiah  Teologi 5, mno. 2 (Desember 2024): 88-102,
https:/ /doi.org/10.54553 / kharisma.v5i2.282.

43



Imitatio Christo (Maluw & Tumiwa)

solidaritas menuntut partisipasi manusia dalam proses transformasi sosial yang
melampaui batas moralitas individual menuju kesadaran dan tanggung jawab
kolektif. 1° Dalam perspektifnya, solidaritas tidak identik dengan simpati pasif,
melainkan sebuah komitmen etis yang mengharuskan tindakan praksis untuk
menantang dan mengubah struktur ketidakadilan global. 20

Peters mengkritik paradigma etika liberal-individualistik yang memposisikan
moralitas sebagai domain privat dan terlepas dari persoalan sosial yang lebih luas.
Bagi Peters, etika semacam itu tidak mampu menghadapi kompleksitas ketidakadilan
sosial, ekonomi, dan politik yang bersifat sistemik. Etika solidaritas, sebaliknya,
menggeser orientasi moral dari kepentingan individu menuju kepedulian komunal
dan publik, dengan penekanan pada keadilan relasional sebagai dasar pembentukan
kehidupan bersama yang bermartabat. ?! Paradigma ini memandang manusia sebagai
makhluk yang hidup dalam jejaring relasi sosial, sehingga tanggung jawab etis tidak
dapat dilepaskan dari struktur relasional tersebut. Dengan demikian, etika solidaritas
menghadirkan kerangka moral yang mampu menjawab tantangan kontemporer,
terutama dalam menghadapi ketidaksetaraan global, krisis ekologis, dan eksploitasi
ekonomi yang berdampak luas.

Dalam lingkup teologis, etika solidaritas memperoleh dasar spiritual yang
mendalam dari konsep kenosis Kristus. Kenosis, yang merujuk pada tindakan
penanggalan diri Yesus sebagaimana digambarkan dalam Filipi 2:6-8, menjadi
paradigma inti solidaritas ilahi. 22 Melalui kenosis, Kristus menunjukkan bahwa
solidaritas bukan sekadar prinsip moral abstrak, melainkan perwujudan nyata Allah
yang memasuki penderitaan manusia dengan kerendahan hati dan komitmen penuh
pada pemulihan ciptaan (lihat: Yoh 1:14; Ibr 4:15; Kol 1:20).23 Tindakan pengosongan
diri ini mengungkapkan model etika yang menekankan sikap rendah hati, kesediaan
berkorban, dan kemampuan untuk berbagi beban hidup sesama sebagai ekspresi
tertinggi dari kasih yang membebaskan. 24

Etika solidaritas, dalam konteks ini, tidak hanya dipahami sebagai prinsip
moral universal yang dapat diterapkan secara umum, tetapi juga sebagai bentuk
partisipasi manusia dalam missio Dei, yaitu karya penyelamatan Allah yang diarahkan
bagi keseluruhan ciptaan (lihat: Yoh 20:21; 2 Kor 5:18-20). Melalui keterlibatan dalam
praksis solidaritas, manusia ikut serta dalam menghadirkan nilai-nilai Kerajaan
Allah: keadilan, perdamaian, dan pemulihan relasi sosial (lihat: Mik 6:8; Rm 14:17; 2

19 Peters, Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World, 3-5.

20 Peters, 10.

21 Peters, 15-16.

2 Jurgen Moltmann, The Crucified God: The Cross of Christ as the Foundation and Criticism of
Christian Theology (London: SCM Press, 1974), 277-279.

23 Samuel Pella, “Kenosis: Solidaritas Perjumpaan dalam Relasi Kasih Trinitaris,” Jurnal
Penelitian Pendidikan Agama Katolik 5, no. 3 (2025), https:/ /doi.org/10.52110/jppak.

2 Ted Peters, God — The World’s Future: Systematic Theology for a New Era (Minneapolis: Fortress
Press, 2015), 327.

44



(Etika Solidaritas: Kepemimpinan Transformatif...) Imitatio Christo

Kor 5:18). Partisipasi ini bukan sekadar tindakan horizontal antar-manusia, tetapi juga
ekspresi spiritual yang menghubungkan manusia dengan dinamika kasih Allah.?
Lebih jauh, etika solidaritas menegaskan bahwa relasi manusia dalam komunitas
seharusnya mencerminkan communio amoris, yakni persekutuan kasih Tritunggal
yang bersifat dialogis, setara, dan saling meneguhkan.?¢ Persekutuan ini menjadi
model ideal bagi relasi sosial dan struktur etis yang harus diwujudkan dalam
kehidupan bersama. Penerapan etika solidaritas tidak hanya bertujuan untuk
mengatasi problem sosial yang bersifat eksternal, tetapi juga untuk membentuk
karakter komunitas yang hidup menurut pola kasih Allah.?” Dalam kerangka ini,
solidaritas berfungsi sebagai jembatan antara iman dan praksis, antara spiritualitas
dan keadilan, serta antara pengalaman religius dan perubahan struktural.

Secara keseluruhan, etika solidaritas menghadirkan suatu paradigma moral-
teologis yang menegaskan bahwa tindakan etis harus diwujudkan melalui
keterlibatan aktif dalam memperjuangkan keadilan struktural (Mzm 82:3). Paradigma
ini mengajak individu dan komunitas untuk keluar dari batas moralitas personal
menuju tanggung jawab kolektif yang berorientasi pada transformasi sosial demi
terwujudnya kesejahteraan bersama. Dengan berakar pada spiritual kenosis Kristus
dan orientasi praksis pada missio Dei, etika solidaritas menjadi landasan penting bagi
pembangunan masyarakat yang adil, humanis, dan selaras dengan kehendak Allah
yang membebaskan.

Dalam konteks gerejawi, teori Peters menawarkan kritik terhadap model
kepemimpinan yang hierarkis dan birokratis dengan menyerukan paradigma baru
kepemimpinan yang partisipatif, dialogis, dan berbasis komunitas.?® Kepemimpinan
yang berlandaskan etika solidaritas menolak pola otoritas yang menindas dan
menggantinya dengan prinsip kolaboratif yang menumbuhkan kesetaraan antara
pemimpin dan jemaat.? Pemimpin gereja tidak lagi ditempatkan sebagai figur
dominan yang berjarak dengan komunitas, melainkan sebagai rekan seperjalanan
dalam ziarah iman yang saling membangun, berbagi pergumulan, dan meneguhkan
keutuhan tubuh Kristus (lihat: Rm 12:4-5; Gal 6:2; 1 Tes 5:11; 1 Kor 12:12-27). Maka,
Etika solidaritas mencerminkan empat hal yang relevan bagi kepemimpinan gerejawi
yaitu: (1) transformasi kesadaran moral (2) partisipasi kolektif (3) dialog
komunikatifdan (4) praksis pembaruan sosial. Sejalan dengan itu, terdapat 3 dimensi
kolaboratif untuk menguriakan konsep etiak solidaritas kepemimpinan:

% Leonardo Boff, Trinity and Society (Maryknoll, NY: Orbis Books, 1988), 112-115.

26 Pella, “Kenosis : Solidaritas Perjumpaan dalam Relasi Kasih Trinitaris.”

27 Peters, Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World, 45-47.

28 Peters, Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World, 122-124.

2 Gideon Ngi Nganyu, Feh Theodaline Ndifon, dan Maurine Mbongeh Musi, “Investigating
the Impact of Collaborative Ministry Models on Church Leadership Effectiveness: A Study of
Theological, Philosophical, and Practical Foundations in 21st-Century Churches,” Greener Journal of
Social Sciences 15, no. 1 (Januari 2025): 174-82, https:/ /doi.org/10.15580/ gjss.2025.1.052725091.

45



Imitatio Christo (Maluw & Tumiwa)

Dimensi Transformasional dan pembebasan

Kepemimpinan yang berlandaskan etika solidaritas dapat dipahami sebagai
bentuk transformational responsibility, yaitu tanggung jawab transformatif yang
berorientasi pada perubahan struktur sosial yang menindas menjadi ruang keadilan,
kesetaraan, dan partisipasi aktif seluruh umat.30 Dalam perspektif ini, kepemimpinan
gerejawi tidak lagi sekadar menjalankan fungsi administratif, tetapi menjadi praksis
teologis yang berakar pada panggilan iman untuk memperbaharui tatanan sosial
sesuai dengan nilai-nilai Kerajaan Allah. Sebab, kepemimpinan solidaritas dipahami
sebagai hasil dari kesadaran kritis terhadap realitas ketidakadilan sosial yang
menuntut tindakan transformasional.3! Bagi Freire, solidaritas sejati tidak dapat lahir
dari charity without liberation, sebab kasih tanpa pembebasan justru mempertahankan
relasi kuasa yang menindas.3?> Maka perlu berjalan bersama mereka yang tertindas
untuk membangun struktur sosial yang lebih adil dan manusiawi.

Dalam konteks kepemimpinan gereja, prinsip ini menegaskan  etika
solidaritas menolak orientasi pada status quo institusional yang sering Kkali
mengabaikan dimensi profetik gereja.33 Sebaliknya, kepemimpinan yang beretika
solidaritas menghidupi kesadaran profetik yang menyerukan pertobatan sosial dan
keberpihakan terhadap mereka yang tertindas.3* Dengan demikian, kepemimpinan
gereja dipanggil untuk menjadi agen perubahan yang tidak hanya berbicara tentang
kasih dan keadilan, tetapi juga mengimplementasikannya dalam tindakan konkret
demi transformasi sosial dan spiritual komunitas iman. Prinsip ini juga melahirkan
model kepemimpinan partisipatif, di mana pemimpin dan jemaat membangun relasi
kolaboratif sebagai co-workers in God’s mission (1 Korintus 3:9).35 Kepemimpinan
demikian menumbuhkan tanggung jawab kolektif dan kesadaran bahwa misi Allah
tidak hanya diemban oleh individu tertentu melainkan oleh seluruh tubuh Kristus
yang bekerja bersama dalam kasih, solidaritas, dan pelayanan yang membebaskan.

Dimensi Pelayanan dan Kerendahan Hati

Prinsip penting dalam kepemimpinan beretika solidaritas adalah pelayanan
yang bertransformasi berakar pada kerendahan hati dan pengabdian.3¢ Konsep ini
sejalan dengan teori servant leadership Robert K. Greenleaf, menegaskan seorang

30 Peters, 6.

31 Paulo Freire, Pedagogy of the Oppressed, Translated by Myra Bergman Ramos (New York:
Continuum, 2005), 49-52.

32 Freire, 50.

3 Nadya Nakamnanu dan Irene Ludji, “Kajian Etika Sosial Kristen terhadap Peran Solidaritas
Pendeta di GMIT Betlehem Oeluan,” Kharisma: Jurnal Ilmiah Teologi 4, no. 2 (2023),
https:/ /doi.org/10.54553 / kharisma.v4i2.134.

3¢ Gustavo Gutiérrez, A Theology of Liberation: History, Politics, and Salvation (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1988), 104-106.

% Eka Darmaputera, Perqulatan Kehadiran Kristen di Indonesia (Jakarta: BPK Gunung Mulia,
2002), 89-91.

3 Peters, Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World, 12-14.

46



(Etika Solidaritas: Kepemimpinan Transformatif...) Imitatio Christo

pemimpin sejati adalah pelayan yang digerakkan oleh dorongan untuk melayani.?”
Dalam perspektif teologis, model ini mencerminkan teladan Kristus yang datang
bukan untuk dilayani, melainkan untuk melayani (lihat: Markus 10:45). Etika
solidaritas menempatkan pelayanan sebagai inti kepemimpinan yang
membebaskan.38

Dimensi Relasional dan Tanggqung Jawab Etis

Etika solidaritas pada hakikatnya berakar dalam dimensi relasional, di mana
tanggung jawab etis lahir dari perjumpaan nyata dengan sesama.?®* Emmanuel
Levinas menegaskan kesadaran moral manusia muncul ketika ia berhadapan
dengan the face of the Other, yang menuntut tanggapan etis tanpa penundaan.’ Dalam
konteks ini, solidaritas tidak dapat dipahami sebagai konsep abstrak atau ideal moral
semata, melainkan sebagai keterlibatan konkret dalam relasi antarmanusia terutama
antara pemimpin dan jemaat dalam kehidupan bergereja. Etika solidaritas
memperluas makna kepemimpinan gerejawi bukan sekadar sebagai fungsi
administratif, tetapi sebagai perwujudan relasi eksistensial yang merefleksikan kasih
Allah di tengah persekutuan umat.

Etika solidaritas dalam kepemimpinan gerejawi merupakan suatu kesatuan
yang saling berhubungan dan menjadi landasan bagi terwujudnya praktik
kepemimpinan yang bersifat transformatif serta partisipatif. Dengan demikian,
kepemimpinan yang berlandaskan etika solidaritas tidak dapat dipahami semata-
mata sebagai fungsi struktural, melainkan sebagai praksis teologis yang
merefleksikan kasih, menegakkan keadilan, dan mewujudkan partisipasi aktif dalam
misi Allah di tengah kehidupan umat.

Etika Solidaritas Sebagai Paradigma Transformasi Kepemimpinan Gereja
Kontemporer

Kepemimpinan gerejawi dalam konteks kontemporer memperlihatkan
dinamika perubahan paradigma yang signifikan. Jika sebelumnya kepemimpinan
gereja sering diidentikkan dengan otoritas hierarkis dan struktur birokratis, maka kini
muncul pergeseran menuju model kepemimpinan yang berakar pada nilai kasih,
empati, dan tanggung jawab sosial sebagai perwujudan spiritualitas pelayanan.4!
Pergeseran ini menandai bahwa kepemimpinan tidak lagi dipahami semata-mata
sebagai jabatan formal yang mengatur kehidupan institusional gereja, melainkan
sebagai praksis iman yang hadir secara nyata dalam relasi antarumat. Dalam

37 Robert K. Greenleaf, Servant Leadership: A Journey into the Nature of Legitimate Power and
Greatness (Mahwah, NJ: Paulist Press, 1977), 13.

38 Boff, Trinity and Society, 113-114.

% Peters, Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World, 16.

40 Emmanuel Levinas, Totality and Infinity: An Essay on Exteriority, Translated by Alphonso
Lingis (Pittsburgh: Duquesne University Press, 1969), 199.

41 Sakoikoi dan Topayung, “Membangun Kepemimpinan Kristen yang Efektif dalam Gereja.”

47



Imitatio Christo (Maluw & Tumiwa)

kerangka ini, pemimpin dipanggil untuk menampilkan bentuk kehadiran yang
penuh empati di tengah kehidupan jemaat terutama di saat penderitaan, kesedihan,
dan keterbatasan ekonomi sebagai ekspresi konkret dari solidaritas iman yang
menghidupkan relasi kasih dalam komunitas Kristen.*2

Kepemimpinan yang demikian mencerminkan transformasi moral dan
spiritual yang berakar pada ethos pelayanan Kristus sendiri, sebagaimana ditegaskan
Yesus bahwa barangsiapa ingin menjadi besar di antara kamu, hendaklah ia menjadi
pelayanmu (Mrk. 10:43-45). Keteladanan-Nya dalam kerendahan hati tampak ketika
[a membasuh kaki murid-murid-Nya (Yoh. 13:1-15), yang menegaskan bahwa
pemimpin adalah pelayan yang rela merendahkan diri demi membangun relasi kasih.
Kesediaan Yesus untuk berdialog terlihat dalam perjumpaan-Nya dengan
perempuan Samaria (Yoh. 4:7-26), yang menunjukkan kepemimpinan yang dialogis
dan inklusif, sementara keterbukaan terhadap partisipasi umat nyata ketika Ia
melibatkan murid-murid dalam pelayanan, seperti pada peristiwa memberi makan
lima ribu orang (Mat. 14:16-19) dan ketika Ia mengutus mereka untuk melayani (Luk.
9:1-6), sehingga kepemimpinan Kristen dibangun atas dasar melayani, kerendahan
hati, dialog, dan pemberdayaan umat sebagai fondasi kepemimpinan yang relasional
dan partisipatif. Dalam hal ini, pemimpin tidak lagi menjadi figur dominan yang
mengontrol, tetapi menjadi fasilitator kehidupan iman yang mendorong keterlibatan
aktif seluruh jemaat dalam karya keselamatan Allah.

Pola kepemimpinan seperti ini dapat disebut sebagai transformasi mikro,
suatu perubahan etis yang terjadi pada tataran relasional dan praksis, di mana otoritas
tidak lagi berpusat pada individu, tetapi tersebar dalam relasi kolektif yang setara.*3
Namun demikian, realitas empiris menunjukkan bahwa perubahan paradigma ini
belum sepenuhnya terinternalisasi dalam seluruh dimensi pelayanan gerejawi. Dalam
banyak konteks, kepemimpinan gereja masih mempertahankan struktur hierarkis
dengan pemimpin sebagai pusat otoritas tunggal. Model ini sering kali menimbulkan
jarak antara pemimpin dan jemaat, membatasi ruang partisipasi umat dalam
pengambilan keputusan, serta memperlemah dinamika kolektif dalam pelayanan.
Akibatnya, etika solidaritas belum sepenuhnya menjadi paradigma operatif dalam
struktur kepemimpinan gereja masa kini.

Perubahan etis tidak dapat terjadi melalui diskursus moral yang terpisah dari
realitas sosial, melainkan melalui transformative praxis atau keterpaduan antara
refleksi kritis dan tindakan sosial yang berorientasi pada keadilan.# Dalam perspektif
ini, etika solidaritas tidak berhenti pada tataran ideal moral, tetapi diwujudkan dalam

2 Samuel W L Wanget, “Melayani Dengan Hati: Kepemimpinan Pastoral Dalam
Menyelesaikan Konflik Gereja,” Atohema: Jurnal Teologi Pastoral Konseling 2, no. 2 (2025),
https:/ /doi.org/10.70420/ atohema.v2i2.127.

4 David J. Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 2011), 389.

4 Peters, Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World, 56.

48



(Etika Solidaritas: Kepemimpinan Transformatif...) Imitatio Christo

tindakan konkret gereja untuk menegakkan keadilan sosial dan ekonomi. Dengan
demikian, kepemimpinan gerejawi yang berlandaskan etika solidaritas menuntut
keterlibatan aktif dalam mengubah struktur sosial yang menindas menjadi ruang
keadilan dan partisipasi bersama. Hal tersebut sejalan dengan tindakan etis Kristen
yang bersifat partisipatif dalam karya penyelamatan Allah (missio Dei).#> Dalam
kerangka ini, manusia dipahami sebagai imago Dei yang hidup dalam relasi sosial dan
memiliki tanggung jawab etis terhadap sesama. Etika solidaritas, dengan demikian,
menolak individualisme moral dan menegaskan bahwa kehidupan iman selalu
bersifat komunal serta berorientasi pada kesejahteraan bersama.46

Moltmann menafsirkan solidaritas sebagai bagian integral dari kenosis Kristus,
yakni tindakan pengosongan diri demi cinta dan pembebasan manusia.#” Dalam
kerendahan hati-Nya, Kristus menunjukkan bahwa kekuasaan sejati terletak bukan
pada dominasi, melainkan pada partisipasi dalam penderitaan dan penebusan
ciptaan. Perspektif ini menegaskan bahwa kepemimpinan Kristen seharusnya tidak
didasarkan pada superioritas atau kekuasaan, tetapi pada keberanian untuk
mengosongkan diri dan melayani dalam kasih.4® Struktur kepemimpinan gerejawi
seharusnya mencerminkan relasi Tritunggal yang dialogis, setara, dan saling
memberi diri. Relasi Tritunggal adalah paradigma sosial yang mengajarkan
solidaritas, kesetaraan, dan persekutuan kasih yang membebaskan. Gereja, sebagai
cerminan dari persekutuan Tritunggal, dipanggil untuk mewujudkan pola relasi yang
menolak hierarki eksklusif dan membuka ruang bagi partisipasi seluruh umat Allah.#

Melalui paradigma ini, kepemimpinan gereja tidak lagi dilihat sebagai pusat
kuasa, melainkan sebagai jaringan relasi yang saling menopang dalam kasih dan
pelayanan. Etika solidaritas dalam kepemimpinan gerejawi memiliki dimensi praksis
transformatif yang menuntut integrasi antara refleksi teologis dan aksi sosial.>
Pemikiran ini beririsan dengan teori praxis liberating action, yang menegaskan
tindakan pembebasan sejati lahir dari refleksi kritis atas konteks sosial yang
menindas. Dalam konteks gereja, hal ini berarti bahwa pemimpin dituntut untuk
tidak hanya memahami teologi pembebasan sebagai doktrin, tetapi
mengimplementasikannya dalam praktik pelayanan yang berpihak kepada kaum
tertindas, miskin, dan terpinggirkan.5! Kepemimpinan gereja yang beretika

4 Peters, God — The World’s Future: Systematic Theology for a New Era, 217.

46 Peters, 221.

47 Moltmann, The Crucified God: The Cross of Christ as the Foundation and Criticism of Christian
Theology, 275.

48 Moltmann, 282.

49 Agustinus R Wenger dan Herman Punda Panda, “Penerapan Trinitas Sebagai Persekutuan
Perspektif Leonardo Boff Bagi Komunitas Basis Gerejawi,” Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika
7,no.1 (Juni 2024): 57-73, https:/ / doi.org/10.34081/fidei.v7i1.522.

5 Rebecca Todd Peters, In Search of the Good Life: The Ethics of Globalization (New York:
Continuum, 2004), 94.

51 Freire, Pedagogy of the Oppressed, 72-78.

49



Imitatio Christo (Maluw & Tumiwa)

solidaritas merupakan bentuk praksis kenabian yang menegakkan keadilan dan
memulihkan martabat manusia.

Kepemimpinan semacam ini mencerminkan spiritualitas yang hidup, di mana
kasih bukan hanya konsep moral, tetapi energi ilahi yang menggerakkan perubahan
sosial dan memperdalam iman komunitas.5? Gereja memiliki panggilan untuk
menjadi ruang praksis solidaritas yang transformatif. Gereja yang tidak hanya
menyuarakan kasih Allah, tetapi juga mewujudkannya melalui tindakan nyata yaitu
keadilan, pengampunan dan pelayanan yang seharusnya diwujudkan secara konkret
oleh para pemimpinnya. Dengan demikian, etika solidaritas berfungsi sebagai
paradigma teologis yang mendasar bagi gereja kontemporer dalam meneguhkan
identitasnya sebagai tubuh Kristus yang berkomitmen menghadirkan damai sejahtera
Allah di tengah realitas dunia yang sarat dengan ketidakadilan.

KESIMPULAN

Etika solidaritas merupakan fondasi moral dan spiritual yang menegaskan
kepemimpinan gereja sebagai tindakan partisipatif dalam karya keselamatan Allah
(missio Dei), sekaligus menjawab hipotesis bahwa kepemimpinan yang beretika
solidaritas mampu memperbarui struktur pelayanan dari pola hierarkis menuju
model yang relasional, kolaboratif, dan transformatif. Paradigma ini menjembatani
spiritualitas dan praksis sosial, sehingga pemimpin gereja tidak hanya berfungsi
sebagai figur administratif, melainkan sebagai agen transformasi yang menghadirkan
keadilan, kasih, dan empati di tengah kehidupan umat. Berakar pada kenosis Kristus,
kepemimpinan dipahami sebagai panggilan untuk melayani dan membebaskan,
bukan untuk menguasai, sehingga kekuasaan gerejawi harus bersumber dari kasih
Allah yang memulihkan, bukan dari otoritas yang menindas.

Penerapan etika solidaritas menuntut lahirnya transformative praxis, yaitu
tindakan reflektif dan sosial yang bertolak dari kesadaran iman terhadap realitas
ketidakadilan, serta menegaskan identitas gereja sebagai tubuh Kristus yang hidup
dalam relasi kasih, partisipasi, dan tanggung jawab bersama. Paradigma ini
mendorong gereja menjadi ecclesia yang terbuka, inklusif, dan profetik dalam
menghadapi tantangan sosial-ekonomi masa kini, sehingga etika solidaritas tidak
hanya menawarkan kerangka konseptual, tetapi juga landasan praksis bagi
pelayanan yang relevan, membebaskan, dan transformatif. Kesimpulan penelitian ini
menegaskan bahwa persoalan utama kepemimpinan gereja kontemporer seperti
dominasi struktural, lemahnya spiritualitas pelayanan, dan minimnya partisipasi
umat dapat dijawab melalui etika solidaritas yang mentransformasi kepemimpinan
dari pusat kuasa menjadi praksis kasih, keadilan, dan tanggung jawab bersama.
Namun, penelitian ini memiliki keterbatasan karena menggunakan pendekatan
kualitatif fenomenologis yang berfokus pada konteks gereja tertentu sehingga temuan

52 Boff, Trinity and Society, 67.

50



(Etika Solidaritas: Kepemimpinan Transformatif...) Imitatio Christo

tidak dapat digeneralisasi secara luas, lebih menekankan pengalaman subjektif
sehingga belum menggambarkan dampak struktural jangka panjang, serta belum
membandingkan model kepemimpinan lintas denominasi dan budaya, sehingga hasil
penelitian ini perlu dipahami sebagai kontribusi konseptual-kontekstual yang
membuka ruang bagi penelitian lanjutan yang lebih luas, komparatif, dan
multidisipliner.

REKOMENDASI PENELITIAN

Studi lanjutan perlu dilakukan secara kualitatif dan kontekstual di berbagai
denominasi gereja untuk menilai sejauh mana prinsip etika solidaritas telah
diterapkan dalam praktik kepemimpinan dan pelayanan gerejawi.

REFERENSI

Anggito, Albi, dan Johan Setiawan. Metodologi Penelitian Kualitatif. Sukabumi: Jejak,
2003.

Arifianto, Yonatan Alex, Hari Mulyono, dan Richardo Nainggolan. “Etika
Kepemimpinan Kristen dalam Tantangan Kontemporer: Upaya Membangun
Dedikasi dan Integritas Kepemimpinan Gereja.” Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi
dan  Pendidikan Kristen) 6, no. 2 (Juli ~ 2024): 238-48.
https:/ /doi.org/10.59177 / veritas.v6i2.283.

Bagus, Dominikus Gusti, Rosalia Ina Kii, dan Kusumawanta. “Koinonia Dan Martyria
Gereja Di Dunia.” Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran 6, no. 3 (2023).
https:/ /doi.org/10.31004/jrpp.v6i3.19104.

Boff, Leonardo. Trinity and Society. Maryknoll, NY: Orbis Books, 1988.

Bonhoeffer, Dietrich. Life Together. New York: Harper & Row, 1954.

Bosch, David J. Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission. Maryknoll,
NY: Orbis Books, 2011.

Creswell, John W. Research Design Pendekatan Kualitatif Kuantitatif, dan Mixed.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2013.

Darmaputera, Eka. Pergulatan Kehadiran Kristen di Indonesia. Jakarta: BPK Gunung
Mulia, 2002.

Eluama, Lita Meathy Dawi Ngana, Yusak Budi Setyawan, dan Irene Ludji. “Kajian
Etika Solidaritas Terhadap Peran Pekerja Sosial Pendamping Korban Kekerasan
Seksual di Sentra Efata Kupang.” Kharisma: Jurnal Ilmiah Teologi 5, no. 2
(Desember 2024): 88-102. https:/ /doi.org/10.54553 / kharisma.v5i2.282.

Freire, Paulo. Pedagogy of the Oppressed. Translated by Myra Bergman Ramos. New
York: Continuum, 2005.

Greenleaf, Robert K. Servant Leadership: A Journey into the Nature of Legitimate Power and
Greatness. Mahwah, NJ: Paulist Press, 1977.

Gutiérrez, Gustavo. A Theology of Liberation: History, Politics, and Salvation. Maryknoll,
NY: Orbis Books, 1988.

Levinas, Emmanuel. Totality and Infinity: An Essay on Exteriority. Translated by
Alphonso Lingis. Pittsburgh: Duquesne University Press, 1969.

51



Imitatio Christo (Maluw & Tumiwa)

Moltmann, Jtirgen. The Crucified God: The Cross of Christ as the Foundation and Criticism
of Christian Theology. London: SCM Press, 1974.

Moustakas, Clark. Phenomenological Research Methods. Thousand Oaks, CA: Sage
Publications, 1994.

Nakamnanu, Nadya, dan Irene Ludji. “Kajian Etika Sosial Kristen terhadap Peran
Solidaritas Pendeta di GMIT Betlehem Oeluan.” Kharisma: Jurnal Ilmiah Teologi 4,
no. 2 (2023). https:/ /doi.org/10.54553 / kharisma.v4i2.134.

Nganyu, Gideon Ngi, Feh Theodaline Ndifon, dan Maurine Mbongeh Musi.
“Investigating the Impact of Collaborative Ministry Models on Church
Leadership Effectiveness: A Study of Theological, Philosophical, and Practical
Foundations in 21st-Century Churches.” Greener Journal of Social Sciences 15, no.
1 (Januari 2025): 174-82. https:/ / doi.org/10.15580/ gjss.2025.1.052725091.

Parulian S, Panca, Amos Sukamto, dan Liviana Pribadi. “Kepemimpinan Gereja yang
Efektif Di Era Society 5.0.” Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen)
3, no. 2 (Agustus 2021): 239-58. https:/ /doi.org/10.59177 / veritas.v3i2.128.

Pella, Samuel. “Kenosis : Solidaritas Perjumpaan dalam Relasi Kasih Trinitaris.” Jurnal
Penelitian Pendidikan Agama Katolik 5, no. 3 (2025).
https:/ /doi.org/10.52110/jppak.

Peters, Rebecca Todd. In Search of the Good Life: The Ethics of Globalization. New York:
Continuum, 2004.

— — —. Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World. Minneapolis: Fortress

Press, 2014.
Peters, Ted. God — The World’s Future: Systematic Theology for a New Era. Minneapolis:
Fortress Press, 2015.

Purba, Dreitsohn Franklyn, Sunarto Sunarto, dan Kendy Wahyudi. “Anteseden dan
kualifikasi kepemimpinan gereja masa kini berdasarkan Titus 1:5-16.” Te Deum
(Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 12, no. 2 (Juni 2023): 211-32.
https:/ /doi.org/10.51828 /td.v12i2.259.

Sakoikoi, Rapapi, dan Semuel Linggi Topayung. “Membangun Kepemimpinan
Kristen yang Efektif dalam Gereja.” Damai: Jurnal Pendidikan Agama Kristen dan
Filsafat 2, no. 2 (2025). https:/ /doi.org/10.61132/ damai.v2i2.1077.

Sina, Petrus, Jean Loustar Jewadut, Gergorius Lawe Weking, Melgy Setya, dan
Herman Jewarut. “Kepemimpinan Pastoral Kristiani dalam Pespektif Prinsip-
Prinsip Ajaran Sosial Gereja.” Skenoo: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen
5, no. 1 (2025). https:/ /doi.org/10.55649/ skenoo.v5i1.125.

Volf, Miroslav. After Our Likeness: The Church as the Image of the Trinity. Grand Rapids:
Eerdmans, 1998.

Wanget, Samuel W L. “Melayani Dengan Hati: Kepemimpinan Pastoral Dalam
Menyelesaikan Konflik Gereja.” Atohema: Jurnal Teologi Pastoral Konseling 2, no.
2 (2025). https:/ /doi.org/10.70420/ atohema.v2i2.127.

Wenger, Agustinus R, dan Herman Punda Panda. “Penerapan Trinitas Sebagai
Persekutuan Perspektif Leonardo Boff Bagi Komunitas Basis Gerejawi.” Fidei:
Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika 7, no. 1 (Juni 2024): 57-73.
https://doi.org/10.34081/fidei.v7i1.522.

Widiyanto, Mikha Agus, dan Yaterrorogo Zebua. “Implikasi Kepemimpinan
Melayani Dalam Pelayanan Gereja Terhadap Peningkatan Spiritualitas Umat.”

52



(Etika Solidaritas: Kepemimpinan Transformatif...) Imitatio Christo

Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH) 4, no. 1 (Juni 2022): 70-81.
https:/ /doi.org/10.37364 /jireh.v4i1.83.

53



