
 

IMITATIO CHRISTO 
Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen 
STAK Arastamar Grimenawa Jayapura 
URL: https://jurnal.stakagj.ac.id/index.php/ImitatioChristo/index 

 

 
 

Volume 2 Nomor 1; Januari 2026 

Hal. 37-53 

p-ISSN: 3090-2940 

e-ISSN: 3089-4018 

 

ETIKA SOLIDARITAS: KEPEMIMPINAN TRANSFORMATIF 

DALAM GEREJA 

Fanda Wilhelmina Maluw1*, Evi S.E. Tumiwa2 

Program Pascasarjana, Universitas Kristen Indonesia Tomohon 

 

 

Abstract 
The study departed from a still hierarchical, less open participation space. 
It was less sensitive to social issues, so relationships between leaders and 
congregations often lost their ethical and spiritual depth. The purpose of 
this study is to formulate ethical solidarity as a theological and practical 
basis for the transformative renewal of church leadership. Research is 
carried out with qualitative methods through phenomenology approaches, 
to trace experiences, meaning, and ecclesiastical leadership practices ina 
certain context. The new research lies in the placement of ethics of solidarity 
as the main paradigm of church leadership by integrating empathy, 
participation, relational justice, and hacktiveness into a transformative 
leadership framework. Research has shown that solidarity ethics allows for 
the leadership of the dominative pattern to a relative-, participative, and 
contextual model. Leadership-based solidarity enables leaders to attend not 
as power centers but as servants, traveling companions, and faith-boosters. 
Thus, the church can grow as an inclusive, dialogical, and professional 
community and be relevant in addressing social and humanitarian 
challenges in the midst of the modern world. 

Abstrak 

Penelitian ini berangkat dari realitas kepemimpinan gereja yang 
masih cenderung hierarkis, kurang membuka ruang partisipasi, 
serta belum peka terhadap persoalan sosial, sehingga hubungan 
antara pemimpin dan jemaat sering kehilangan kedalaman etis dan 
spiritual. Tujuan penelitian ini adalah merumuskan etika solidaritas 
sebagai dasar teologis dan praksis bagi pembaruan kepemimpinan 
gereja yang bersifat transformatif. Penelitian dilakukan dengan 
metode kualitatif melalui pendekatan fenomenologi, untuk 
menelusuri pengalaman, makna, dan praktik kepemimpinan 
gerejawi dalam konteks tertentu. Kebaruan penelitian ini terletak 
pada penempatan etika solidaritas sebagai paradigma utama 
kepemimpinan gereja dengan mengintegrasikan empati, partisipasi, 
keadilan relasional, dan kenosis Kristus ke dalam kerangka 
kepemimpinan transformatif. Temuan penelitian menunjukkan 
bahwa etika solidaritas mampu menggeser kepemimpinan dari pola 
dominatif menuju model yang relasional, partisipatif, dan 
kontekstual. Kepemimpinan yang berlandaskan solidaritas 
memungkinkan pemimpin hadir bukan sebagai pusat kuasa, 
melainkan sebagai pelayan, rekan seperjalanan dan penggerak iman. 
Dengan demikian, gereja dapat berkembang sebagai komunitas 

A R T I C L E  I N F O 

Email koresponden: 

fmaluw@gmail.com 

 

Keywords: 

Solidarity Ethics; Church 

Leadership; 

Transformation; Kenosis; 

Participation. 

 

Kata Kunci: 

Etika Solidaritas; 

Kepemimpinan Gereja; 

Transformasi; Kenosis; 

Partisipasi. 

 

Waktu Proses: 

Submit: 10/11/2025 

Terima: 10/12/2025 

Publish: 31/01/2026 

 

Doi: 

10.63536/imitatiochristo

.v2i1.67 

 

 

 

Copyright: 
©2026. The Authors. 

License: Open Journals 
Publishing. This work is 

licensed under the 
Creative Commons 
Attribution License. 

 

 

 

 

https://jurnal.stakagj.ac.id/index.php/ImitatioChristo/index
mailto:fmaluw@gmail.com


 

 

 

Imitatio Christo                                   (Maluw & Tumiwa) 

38 
 

yang inklusif, dialogis dan profetik serta relevan dalam menjawab 
tantangan sosial dan kemanusiaan di tengah dunia modern. 

PENDAHULUAN 

Gereja di era saat ini sedang menghadapi dinamika sosial, budaya, dan moral 

yang semakin kompleks. Dalam konteks globalisasi yang ditandai oleh krisis 

kemanusiaan, polarisasi sosial, ketimpangan ekonomi, dan degradasi nilai-nilai 

spiritual, gereja tidak dapat memisahkan dirinya dari realitas dunia yang terus 

berubah. Gereja hadir bukan sebagai entitas yang terisolasi, melainkan sebagai 

persekutuan iman yang terpanggil untuk menjadi saksi dari kasih Allah di dunia.1 

Dalam situasi seperti ini, kepemimpinan gerejawi memiliki tanggung jawab yang 

sangat penting yaitu menghadirkan teladan yang tidak hanya efektif secara struktural 

dan organisatoris, tetapi juga bermakna secara etis dan teologis. Kepemimpinan 

gereja dipanggil untuk menampilkan wajah Kristus yang penuh kasih, keadilan, dan 

solidaritas antar sesama manusia. Kepemimpinan dalam gereja sejatinya tidak 

sekadar berkaitan dengan kemampuan administratif, manajerial, atau kemampuan 

mengelola institusi.2 Lebih dari itu, kepemimpinan gerejawi harus berakar pada 

spiritualitas pelayanan dan integritas moral yang lahir dari panggilan untuk 

melayani, bukan untuk dilayani. Pemimpin gereja diharapkan menjadi figur yang 

mampu menghadirkan transformasi, baik dalam kehidupan jemaat maupun dalam 

konteks sosial yang lebih luas.3 Namun, realitas yang nampak dalam kehidupan 

bergereja masa kini sering menunjukkan kecenderungan sebaliknya. Banyak gereja 

yang terjebak dalam model kepemimpinan hierarkis dan birokratis, di mana otoritas 

lebih sering dipahami sebagai kekuasaan yang harus dijaga dan dikontrol, bukan 

sebagai tanggung jawab yang menuntut pengorbanan dan kerendahan hati.  

Ketika kepemimpinan gereja kehilangan esensi etisnya (turut dipengaruhi oleh 

teknologi dan sosial), maka relasi antara pemimpin dan jemaat menjadi kering secara 

spiritual.4 Hubungan pelayanan seharusnya dibangun atas dasar kasih dan empati, 

namun berubah menjadi hubungan formal yang diatur oleh struktur. Dalam konteks 

seperti ini, kepemimpinan sering kali kehilangan makna teologisnya sebagai wujud 

partisipasi dalam karya Allah yang menyelamatkan dunia. Akibatnya, pelayanan 

 
1 Dominikus Gusti Bagus, Rosalia Ina Kii, dan Kusumawanta, “Koinonia Dan Martyria Gereja 

Di Dunia,” Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran 6, no. 3 (2023), 
https://doi.org/10.31004/jrpp.v6i3.19104. 

2 Petrus Sina dkk., “Kepemimpinan Pastoral Kristiani dalam Pespektif Prinsip-Prinsip Ajaran 
Sosial Gereja,” Skenoo: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 5, no. 1 (2025), 
https://doi.org/10.55649/skenoo.v5i1.125. 

3 Robert K. Greenleaf, Servant Leadership: A Journey into the Nature of Legitimate Power and 
Greatness (Mahwah, NJ: Paulist Press, 1977), 27. 

4 Yonatan Alex Arifianto, Hari Mulyono, dan Richardo Nainggolan, “Etika Kepemimpinan 
Kristen dalam Tantangan Kontemporer: Upaya Membangun Dedikasi dan Integritas Kepemimpinan 
Gereja,” Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) 6, no. 2 (Juli 2024): 238–48, 
https://doi.org/10.59177/veritas.v6i2.283. 



 

 

 

(Etika Solidaritas: Kepemimpinan Transformatif...)     Imitatio Christo                                                                                                                          

39 
 

gereja terfragmentasi dan kehilangan orientasi transformatifnya. Pemimpin gereja 

lebih sibuk dengan urusan administratif dan simbol prestise, sementara dimensi 

kemanusiaan, spiritual, dan solidaritas terhadap umat terabaikan. Krisis 

kepemimpinan semacam ini bukan hanya bersifat institusional, tetapi juga 

menyentuh ranah moral dan teologis yang dalam. Banyak pemimpin gereja 

mengalami disorientasi nilai, di mana keberhasilan pelayanan lebih sering diukur 

melalui parameter kuantitatif seperti jumlah anggota jemaat, luasnya jaringan 

pelayanan, megahnya bangunan gereja, atau banyaknya dana yang berhasil 

dikumpulkan. Orientasi semacam ini mencerminkan pergeseran dari spiritualitas 

pelayanan menuju pragmatisme religius yang menekankan hasil ketimbang proses 

transformasi. Dalam paradigma ini, gereja menjadi institusi sosial yang kehilangan 

karakter kenabiannya yaitu suara profetik yang berpihak pada kebenaran dan 

keadilan. 

Krisis etika dalam kepemimpinan gerejawi sesungguhnya merupakan refleksi 

dari permasalahan sosial yang luas dalam kehidupan masyarakat kontemporer. 

Model kepemimpinan yang ditampilkan tersebut memperlihatkan ketidaksesuaian 

dengan hakikat gereja yaitu koinonia dan diakonia, yang semestinya menegaskan 

kesesuaian dalam tugas struktural dan pelayanan bagi umat Allah. Gereja yang setia 

pada Injil seharusnya menjadi ruang praksis, tempat di mana keadilan ditegakkan, 

solidaritas dipraktikkan, dan kasih diwujudkan.5 Namun, visi tersebut hanya dapat 

terwujud apabila gereja berani mentransformasi paradigma kepemimpinan dari pola 

hierarkis menuju model partisipatif dan relasional yang mengedepankan tanggung 

jawab kolektif dalam pelayanan. Dalam kerangka pemikiran Rebecca Todd 

Peters, etika solidaritas menuntut perubahan cara pandang terhadap relasi kuasa dan 

tanggung jawab sosial dalam konteks global maupun institusional. Solidaritas bukan 

sekadar ekspresi empati moral, melainkan tindakan transformasi struktural yang 

mengupayakan keadilan dan kesejahteraan bersama. Kepemimpinan transformatif 

yang berakar pada etika solidaritas menantang para pemimpin gereja untuk tidak lagi 

menempatkan diri sebagai otoritas tunggal di atas jemaat, melainkan sebagai rekan 

seiman yang berjalan bersama dalam semangat saling membangun.6 Dalam 

perspektif ini, kepemimpinan gerejawi menjadi praksis persekutuan yaitu suatu 

proses kolektif yang menumbuhkan perubahan sosial dan spiritual menuju kasih. 

Sejumlah penelitian terdahulu telah mengkaji kepemimpinan gereja terutama 

dalam kerangka efektivitas pelayanan dan pengaruhnya terhadap pertumbuhan 

spiritual jemaat, sebagaimana ditunjukkan oleh Dreitsohn Franklyn Purba, Sunarto 

 
5 Rebecca Todd Peters, Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World (Minneapolis: 

Fortress Press, 2014), 28. 
6 Peters, 76. 



 

 

 

Imitatio Christo                                   (Maluw & Tumiwa) 

40 
 

Sunarto, dan Kendy Wahyudi.7 Demikian pula, penelitian Parulian, Sukamto, dan 

Pribadi menyoroti urgensi kepemimpinan yang adaptif di era Society 5.0.8 Widiyanto 

& Zebua dengan menggunakan studi kuantitatif mendapati servant leadership oleh 

pemimpin gereja berpengaruhi secara signifikan terhadap peningkatan spiritualitas 

jemaat.9 Sitiana, Sakoikoi & Topayung Membangun Kepemimpinan Kristen yang Efektif 

dalam Gereja menemukan kompetensi kepemimpinan Kristen yang mencerminkan 

kasih, kerendahan hati dan integritas sebagai landasan pelayanan.10 Meskipun 

penelitian terdahulu telah menyoroti efektivitas pelayanan, pertumbuhan spiritual 

jemaat, kompetensi pemimpin, serta adaptasi teknologi dan budaya, kajian-kajian 

tersebut belum secara sistematis menempatkan etika solidaritas sebagai landasan 

teoretis dan praksis kepemimpinan gereja. Akibatnya, dimensi solidaritas yang 

mencakup empati, partisipasi kolektif, keadilan relasional, dan kenosis belum 

dikembangkan sebagai fondasi kepemimpinan gerejawi yang transformatif, sehingga 

muncul celah konseptual dalam literatur kepemimpinan gereja di Indonesia. 

Penelitian ini mengisi celah tersebut dengan mengembangkan etika solidaritas 

sebagai paradigma utama kepemimpinan transformatif, yang menekankan 

pembaruan relasi secara dialogis, partisipatif, adil, dan berpihak pada yang lemah, 

guna menjawab krisis relasional, dominasi struktural, dan rendahnya sensitivitas 

sosial dalam gereja kontemporer. 

Model kepemimpinan berbasis solidaritas tersebut mencerminkan dinamika 

relasi Allah Tritunggal yang hidup dalam persekutuan kasih.11 Gereja, yang 

merupakan cerminan komunitas ilahi itu, dipanggil untuk menghadirkan 

kepemimpinan yang dialogis, terbuka, dan partisipatif, bukan yang menindas atau 

menutup ruang bagi suara umat. Oleh karena itu, persoalan mendasar dalam 

kepemimpinan gereja terletak pada krisis nilai, suatu ketegangan antara kekuasaan 

dan pelayanan, struktur institusional dan spiritualitas profetik, serta antara 

otoritarianisme dan kebebasan yang membebaskan.12 Etika solidaritas sebagaimana 

dirumuskan oleh Peters menawarkan pendekatan teologis yang mampu menata 

kembali arah kepemimpinan gereja agar selaras dengan semangat kenosis Kristus 

 
7 Dreitsohn Franklyn Purba, Sunarto Sunarto, dan Kendy Wahyudi, “Anteseden dan 

kualifikasi kepemimpinan gereja masa kini berdasarkan Titus 1:5-16,” Te Deum (Jurnal Teologi dan 
Pengembangan Pelayanan) 12, no. 2 (Juni 2023): 211–32, https://doi.org/10.51828/td.v12i2.259. 

8 Panca Parulian S, Amos Sukamto, dan Liviana Pribadi, “Kepemimpinan Gereja yang Efektif 
Di Era Society 5.0,” Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) 3, no. 2 (Agustus 2021): 239–
58, https://doi.org/10.59177/veritas.v3i2.128. 

9 Mikha Agus Widiyanto dan Yaterrorogo Zebua, “Implikasi Kepemimpinan Melayani Dalam 
Pelayanan Gereja Terhadap Peningkatan Spiritualitas Umat,” Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity 
(JIREH) 4, no. 1 (Juni 2022): 70–81, https://doi.org/10.37364/jireh.v4i1.83. 

10 Rapapi Sakoikoi dan Semuel Linggi Topayung, “Membangun Kepemimpinan Kristen yang 
Efektif dalam Gereja,” Damai: Jurnal Pendidikan Agama Kristen dan Filsafat 2, no. 2 (2025), 
https://doi.org/10.61132/damai.v2i2.1077. 

11 Miroslav Volf, After Our Likeness: The Church as the Image of the Trinity (Grand Rapids: 
Eerdmans, 1998), 191. 

12 Dietrich Bonhoeffer, Life Together (New York: Harper & Row, 1954), 45. 



 

 

 

(Etika Solidaritas: Kepemimpinan Transformatif...)     Imitatio Christo                                                                                                                          

41 
 

yaitu penanggalan diri demi pelayanan kasih sekaligus mengarahkan gereja pada 

partisipasi aktif dalam transformasi sosial yang berlandaskan Injil.13 Dengan 

demikian, penelitian ini akan membahas etika solidaritas kepemimpinan 

transformatif dalam gereja. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan penelitian kualitatif dengan tujuan untuk 

mengeksplorasi etika solidaritas kepemimpinan transformatif dalam gereja. 

Penelitian kualitatif dilakukan sebagai upaya untuk menggali atau mencari tahu 

secara mendalam akan masalah yang diteliti melalui individu maupun masyarakat 

dalam lingkungan tersebut.14 Pendekatan yang digunakan ialah fenomenologi 

dengan tujuan, memahami makna pengalaman subjek sebagaimana yang dialami 

secara langsung.15 Penelitian ini juga dilakukan dengan cara mengumpulkan data, 

menganalisis dan menginterpretasinya.16 Pendekatan yang digunakan dalam 

penelitian ini adalah fenomenologi, yaitu suatu pendekatan yang berupaya 

mengungkap makna esensial dari pengalaman hidup manusia sebagaimana yang 

mereka alami secara langsung. Melalui metode fenomenologi, peneliti berusaha 

menggali struktur kesadaran dan pemaknaan spiritual yang mendasari tindakan para 

pemimpin gereja dalam menghidupi etika solidaritas dan kepemimpinan 

transformatif.17 Dengan kata lain, penelitian ini berorientasi pada pemahaman makna 

fenomenologis dari kepemimpinan yang berlandaskan nilai-nilai Injil, bukan sekadar 

pada penggambaran perilaku eksternal atau fakta objektif semata. 

HASIL 

Penelitian mengenai Etika Solidaritas Kepemimpinan Transformatif dalam 

Gereja dilakukan dengan pendekatan kualitatif melalui metode fenomenologi, dengan 

fokus untuk menggali pengalaman hidup para pemimpin gereja dalam menghidupi 

nilai-nilai etika solidaritas dalam konteks kepemimpinan transformatif. Data 

diperoleh dari hasil observasi terhadap praktik pelayanan serta wawancara dengan 

para pemimpin dan anggota jemaat di beberapa lingkungan gereja yang menjadi 

lokasi penelitian. Hasil observasi menunjukkan bahwa kepemimpinan dalam gereja 

masih menghadapi dinamika yang kompleks, terutama dalam menyeimbangkan 

antara struktur institusional dan spiritualitas pelayanan. Pada tataran praksis, 

 
13 Peters, Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World, 82. 
14 John W. Creswell, Research Design Pendekatan Kualitatif Kuantitatif, dan Mixed (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2013), 4. 
15 Clark Moustakas, Phenomenological Research Methods (Thousand Oaks, CA: Sage Publications, 

1994), 26-30. 
16 Albi Anggito dan Johan Setiawan, Metodologi Penelitian Kualitatif (Sukabumi: Jejak, 2003), 8-

9. 
17 Clark Moustakas, Phenomenological Research Methods (Thousand Oaks, CA: Sage Publications, 

1994), 13-15. 



 

 

 

Imitatio Christo                                   (Maluw & Tumiwa) 

42 
 

pemimpin gereja berperan aktif dalam penyelenggaraan kegiatan ibadah, pelayanan 

sosial, dan program diakonia. Kegiatan tersebut memperlihatkan adanya semangat 

kebersamaan antara pemimpin dan jemaat, meskipun dalam pelaksanaannya masih 

ditemukan kecenderungan birokratis dalam pengambilan keputusan. Relasi antara 

pemimpin dan jemaat secara umum berlangsung baik, tetapi kadang terhambat oleh 

perbedaan persepsi mengenai arah pelayanan dan pembagian tanggung jawab dalam 

kegiatan gerejawi. 

Wawancara dengan para pelayan khusus dan jemaat memperlihatkan adanya 

pengakuan terhadap pentingnya keteladanan moral dan spiritual dari pemimpin 

gereja. Sebagian besar responden menilai bahwa pemimpin yang ideal adalah mereka 

yang melayani dengan kerendahan hati, terbuka terhadap kritik, dan berpartisipasi 

langsung dalam pergumulan umat. Para jemaat mengapresiasi pemimpin yang hadir 

secara nyata dalam berbagai situasi pastoral seperti kunjungan duka, pelayanan 

kepada keluarga yang mengalami kesulitan, serta keterlibatan dalam kegiatan sosial 

di masyarakat. Kehadiran seperti itu dianggap sebagai wujud konkret dari etika 

solidaritas yang menumbuhkan kepercayaan dan rasa saling memiliki dalam 

komunitas gereja. Data juga menunjukkan bahwa masih terdapat kesenjangan antara 

visi teologis kepemimpinan transformatif dan implementasinya dalam kehidupan 

bergereja. Beberapa pemimpin mengakui bahwa tanggung jawab administratif dan 

struktural sering kali menggeser perhatian dari aspek spiritual dan relasional 

pelayanan. Dalam beberapa kasus, keputusan pelayanan lebih didasarkan pada 

kepentingan organisasi ketimbang pada discernment rohani bersama. Hal ini 

berdampak pada berkurangnya ruang partisipasi jemaat dalam proses pengambilan 

keputusan dan menurunnya semangat kolektif dalam pelayanan. 

Selain itu, penelitian ini menemukan bahwa sebagian gereja masih 

mempertahankan pola kepemimpinan yang bersifat hierarkis dan terpusat pada figur 

pemimpin tertentu. Pola tersebut membuat sebagian anggota jemaat merasa pasif 

dalam berpartisipasi, karena peran kepemimpinan dipahami sebagai otoritas tunggal, 

bukan tanggung jawab bersama. Meski demikian, di sisi lain terdapat juga 

kecenderungan positif di mana sejumlah pemimpin mulai mengadopsi gaya 

kepemimpinan yang lebih dialogis dan partisipatif. Mereka mendorong jemaat untuk 

terlibat aktif dalam perencanaan dan pelaksanaan pelayanan serta membuka ruang 

komunikasi yang lebih terbuka di antara pelayan khusus dan umat. Secara umum, 

data empiris dari penelitian ini menegaskan bahwa praktik kepemimpinan di gereja 

masih berada dalam proses transisi menuju model kepemimpinan yang benar-benar 

transformatif. Nilai-nilai etika solidaritas seperti empati, kerendahan hati, 

keterbukaan, dan tanggung jawab sosial mulai tampak dalam tindakan konkret 

sebagian pemimpin, meskipun belum terimplementasi secara menyeluruh di semua 

lini pelayanan. Para pemimpin dan jemaat sama-sama menyadari pentingnya 



 

 

 

(Etika Solidaritas: Kepemimpinan Transformatif...)     Imitatio Christo                                                                                                                          

43 
 

perubahan paradigma dari kepemimpinan yang berorientasi pada kekuasaan menuju 

kepemimpinan yang berbasis pelayanan dan persekutuan. 

Hasil penelitian ini menggambarkan kondisi faktual bahwa kepemimpinan 

gereja saat ini sedang bergerak dari pola hierarkis menuju pola yang lebih partisipatif 

dan relasional. Meskipun terdapat berbagai kendala seperti perbedaan pandangan, 

keterbatasan waktu, dan beban administratif, semangat untuk menumbuhkan 

solidaritas dan kebersamaan tetap terlihat kuat dalam kehidupan bergereja. Temuan-

temuan ini memperlihatkan bahwa praktik kepemimpinan gerejawi yang 

berlandaskan etika solidaritas memiliki potensi besar untuk menjadi sarana 

transformasi baik dalam kehidupan jemaat maupun dalam pelayanan sosial gereja 

kepada masyarakat luas. 

PEMBAHASAN 

Kepemimpinan dalam gereja masih diwarnai oleh ketegangan antara aspek 

struktural dan spiritual. Banyak pemimpin gereja yang aktif dalam pelayanan liturgis 

dan sosial, tetapi masih menghadapi kendala dalam menerapkan pola kepemimpinan 

yang partisipatif dan dialogis. Relasi antara pemimpin dan jemaat belum sepenuhnya 

berakar pada semangat kesetaraan dan saling membangun. Hal ini tampak dari 

adanya kecenderungan birokratis dan hierarkis dalam proses pengambilan 

keputusan yang sering kali mengabaikan suara jemaat. Dalam konteks teologis, 

kondisi ini menggambarkan krisis etika dalam kepemimpinan gerejawi yaitu 

pergeseran orientasi dari pelayanan kasih menuju administrasi kekuasaan. Gereja 

yang seharusnya menjadi koinonia justru kerap terjebak dalam pola hubungan yang 

formal dan institusional. Akibatnya, makna teologis dari kepemimpinan sebagai 

partisipasi dalam karya penyelamatan Allah menjadi kabur. Hasil penelitian ini 

memperlihatkan bahwa banyak pemimpin menyadari pentingnya transformasi, 

tetapi perubahan tersebut berjalan lambat karena kuatnya tradisi hierarki dalam 

sistem pelayanan gereja. 

Prinsip-prinsip Kepemimpinan yang Beretika Solidaritas 

Etika solidaritas merupakan suatu paradigma moral yang menempatkan 

tindakan etis bukan sekadar pada kemampuan individu untuk merasakan empati, 

melainkan pada komitmen nyata untuk mengambil bagian dalam tanggung jawab 

sosial yang bersifat transformatif.18 Paradigma ini menolak pemahaman moralitas 

yang berhenti pada ranah personal dan emosional, karena etika yang sejati 

mensyaratkan keterlibatan aktif dalam memperbaiki kondisi sosial yang diwarnai 

ketidakadilan. Rebecca Todd Peters secara tegas mengartikulasikan bahwa etika 

 
18 Lita Meathy Dawi Ngana Eluama, Yusak Budi Setyawan, dan Irene Ludji, “Kajian Etika 

Solidaritas Terhadap Peran Pekerja Sosial Pendamping Korban Kekerasan Seksual di Sentra Efata 
Kupang,” Kharisma: Jurnal Ilmiah Teologi 5, no. 2 (Desember 2024): 88–102, 
https://doi.org/10.54553/kharisma.v5i2.282. 



 

 

 

Imitatio Christo                                   (Maluw & Tumiwa) 

44 
 

solidaritas menuntut partisipasi manusia dalam proses transformasi sosial yang 

melampaui batas moralitas individual menuju kesadaran dan tanggung jawab 

kolektif. 19 Dalam perspektifnya, solidaritas tidak identik dengan simpati pasif, 

melainkan sebuah komitmen etis yang mengharuskan tindakan praksis untuk 

menantang dan mengubah struktur ketidakadilan global. 20 

Peters mengkritik paradigma etika liberal-individualistik yang memposisikan 

moralitas sebagai domain privat dan terlepas dari persoalan sosial yang lebih luas. 

Bagi Peters, etika semacam itu tidak mampu menghadapi kompleksitas ketidakadilan 

sosial, ekonomi, dan politik yang bersifat sistemik. Etika solidaritas, sebaliknya, 

menggeser orientasi moral dari kepentingan individu menuju kepedulian komunal 

dan publik, dengan penekanan pada keadilan relasional sebagai dasar pembentukan 

kehidupan bersama yang bermartabat. 21 Paradigma ini memandang manusia sebagai 

makhluk yang hidup dalam jejaring relasi sosial, sehingga tanggung jawab etis tidak 

dapat dilepaskan dari struktur relasional tersebut. Dengan demikian, etika solidaritas 

menghadirkan kerangka moral yang mampu menjawab tantangan kontemporer, 

terutama dalam menghadapi ketidaksetaraan global, krisis ekologis, dan eksploitasi 

ekonomi yang berdampak luas. 

Dalam lingkup teologis, etika solidaritas memperoleh dasar spiritual yang 

mendalam dari konsep kenosis Kristus. Kenosis, yang merujuk pada tindakan 

penanggalan diri Yesus sebagaimana digambarkan dalam Filipi 2:6–8, menjadi 

paradigma inti solidaritas ilahi. 22 Melalui kenosis, Kristus menunjukkan bahwa 

solidaritas bukan sekadar prinsip moral abstrak, melainkan perwujudan nyata Allah 

yang memasuki penderitaan manusia dengan kerendahan hati dan komitmen penuh 

pada pemulihan ciptaan (lihat: Yoh 1:14; Ibr 4:15; Kol 1:20).23 Tindakan pengosongan 

diri ini mengungkapkan model etika yang menekankan sikap rendah hati, kesediaan 

berkorban, dan kemampuan untuk berbagi beban hidup sesama sebagai ekspresi 

tertinggi dari kasih yang membebaskan. 24 

Etika solidaritas, dalam konteks ini, tidak hanya dipahami sebagai prinsip 

moral universal yang dapat diterapkan secara umum, tetapi juga sebagai bentuk 

partisipasi manusia dalam missio Dei, yaitu karya penyelamatan Allah yang diarahkan 

bagi keseluruhan ciptaan (lihat: Yoh 20:21; 2 Kor 5:18–20). Melalui keterlibatan dalam 

praksis solidaritas, manusia ikut serta dalam menghadirkan nilai-nilai Kerajaan 

Allah: keadilan, perdamaian, dan pemulihan relasi sosial (lihat: Mik 6:8; Rm 14:17; 2 

 
19 Peters, Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World, 3-5. 
20 Peters, 10. 
21 Peters, 15-16. 
22 Jürgen Moltmann, The Crucified God: The Cross of Christ as the Foundation and Criticism of 

Christian Theology (London: SCM Press, 1974), 277-279. 
23 Samuel Pella, “Kenosis : Solidaritas Perjumpaan dalam Relasi Kasih Trinitaris,” Jurnal 

Penelitian Pendidikan Agama Katolik 5, no. 3 (2025), https://doi.org/10.52110/jppak. 
24 Ted Peters, God—The World’s Future: Systematic Theology for a New Era (Minneapolis: Fortress 

Press, 2015), 327. 



 

 

 

(Etika Solidaritas: Kepemimpinan Transformatif...)     Imitatio Christo                                                                                                                          

45 
 

Kor 5:18). Partisipasi ini bukan sekadar tindakan horizontal antar-manusia, tetapi juga 

ekspresi spiritual yang menghubungkan manusia dengan dinamika kasih Allah.25 

Lebih jauh, etika solidaritas menegaskan bahwa relasi manusia dalam komunitas 

seharusnya mencerminkan communio amoris, yakni persekutuan kasih Tritunggal 

yang bersifat dialogis, setara, dan saling meneguhkan.26 Persekutuan ini menjadi 

model ideal bagi relasi sosial dan struktur etis yang harus diwujudkan dalam 

kehidupan bersama. Penerapan etika solidaritas tidak hanya bertujuan untuk 

mengatasi problem sosial yang bersifat eksternal, tetapi juga untuk membentuk 

karakter komunitas yang hidup menurut pola kasih Allah.27 Dalam kerangka ini, 

solidaritas berfungsi sebagai jembatan antara iman dan praksis, antara spiritualitas 

dan keadilan, serta antara pengalaman religius dan perubahan struktural. 

Secara keseluruhan, etika solidaritas menghadirkan suatu paradigma moral-

teologis yang menegaskan bahwa tindakan etis harus diwujudkan melalui 

keterlibatan aktif dalam memperjuangkan keadilan struktural (Mzm 82:3). Paradigma 

ini mengajak individu dan komunitas untuk keluar dari batas moralitas personal 

menuju tanggung jawab kolektif yang berorientasi pada transformasi sosial demi 

terwujudnya kesejahteraan bersama. Dengan berakar pada spiritual kenosis Kristus 

dan orientasi praksis pada missio Dei, etika solidaritas menjadi landasan penting bagi 

pembangunan masyarakat yang adil, humanis, dan selaras dengan kehendak Allah 

yang membebaskan. 

Dalam konteks gerejawi, teori Peters menawarkan kritik terhadap model 

kepemimpinan yang hierarkis dan birokratis dengan menyerukan paradigma baru 

kepemimpinan yang partisipatif, dialogis, dan berbasis komunitas.28 Kepemimpinan 

yang berlandaskan etika solidaritas menolak pola otoritas yang menindas dan 

menggantinya dengan prinsip kolaboratif yang menumbuhkan kesetaraan antara 

pemimpin dan jemaat.29 Pemimpin gereja tidak lagi ditempatkan sebagai figur 

dominan yang berjarak dengan komunitas, melainkan sebagai rekan seperjalanan 

dalam ziarah iman yang saling membangun, berbagi pergumulan, dan meneguhkan 

keutuhan tubuh Kristus (lihat: Rm 12:4-5; Gal 6:2; 1 Tes 5:11; 1 Kor 12:12-27). Maka, 

Etika solidaritas mencerminkan empat hal yang relevan bagi kepemimpinan gerejawi 

yaitu: (1) transformasi kesadaran moral (2) partisipasi kolektif (3) dialog 

komunikatifdan (4) praksis pembaruan sosial. Sejalan dengan itu, terdapat 3 dimensi 

kolaboratif untuk menguriakan konsep etiak solidaritas kepemimpinan:  

 
25 Leonardo Boff, Trinity and Society (Maryknoll, NY: Orbis Books, 1988), 112-115. 
26 Pella, “Kenosis : Solidaritas Perjumpaan dalam Relasi Kasih Trinitaris.” 
27 Peters, Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World, 45-47. 
28 Peters, Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World, 122-124. 
29 Gideon Ngi Nganyu, Feh Theodaline Ndifon, dan Maurine Mbongeh Musi, “Investigating 

the Impact of Collaborative Ministry Models on Church Leadership Effectiveness: A Study of 
Theological, Philosophical, and Practical Foundations in 21st-Century Churches,” Greener Journal of 
Social Sciences 15, no. 1 (Januari 2025): 174–82, https://doi.org/10.15580/gjss.2025.1.052725091. 



 

 

 

Imitatio Christo                                   (Maluw & Tumiwa) 

46 
 

Dimensi Transformasional dan pembebasan 

Kepemimpinan yang berlandaskan etika solidaritas dapat dipahami sebagai 

bentuk transformational responsibility, yaitu tanggung jawab transformatif yang 

berorientasi pada perubahan struktur sosial yang menindas menjadi ruang keadilan, 

kesetaraan, dan partisipasi aktif seluruh umat.30 Dalam perspektif ini, kepemimpinan 

gerejawi tidak lagi sekadar menjalankan fungsi administratif, tetapi menjadi praksis 

teologis yang berakar pada panggilan iman untuk memperbaharui tatanan sosial 

sesuai dengan nilai-nilai Kerajaan Allah. Sebab, kepemimpinan solidaritas dipahami 

sebagai hasil dari kesadaran kritis terhadap realitas ketidakadilan sosial yang 

menuntut tindakan transformasional.31 Bagi Freire, solidaritas sejati tidak dapat lahir 

dari charity without liberation, sebab kasih tanpa pembebasan justru mempertahankan 

relasi kuasa yang menindas.32 Maka perlu berjalan bersama mereka yang tertindas 

untuk membangun struktur sosial yang lebih adil dan manusiawi. 

Dalam konteks kepemimpinan gereja, prinsip ini menegaskan  etika 

solidaritas menolak orientasi pada status quo institusional yang sering kali 

mengabaikan dimensi profetik gereja.33 Sebaliknya, kepemimpinan yang beretika 

solidaritas menghidupi kesadaran profetik yang menyerukan pertobatan sosial dan 

keberpihakan terhadap mereka yang tertindas.34 Dengan demikian, kepemimpinan 

gereja dipanggil untuk menjadi agen perubahan yang tidak hanya berbicara tentang 

kasih dan keadilan, tetapi juga mengimplementasikannya dalam tindakan konkret 

demi transformasi sosial dan spiritual komunitas iman. Prinsip ini juga melahirkan 

model kepemimpinan partisipatif, di mana pemimpin dan jemaat membangun relasi 

kolaboratif sebagai co-workers in God’s mission (1 Korintus 3:9).35 Kepemimpinan 

demikian menumbuhkan tanggung jawab kolektif dan kesadaran bahwa misi Allah 

tidak hanya diemban oleh individu tertentu melainkan oleh seluruh tubuh Kristus 

yang bekerja bersama dalam kasih, solidaritas, dan pelayanan yang membebaskan. 

Dimensi Pelayanan dan Kerendahan Hati 

Prinsip penting dalam kepemimpinan beretika solidaritas adalah pelayanan 

yang bertransformasi berakar pada kerendahan hati dan pengabdian.36 Konsep ini 

sejalan dengan teori servant leadership Robert K. Greenleaf, menegaskan seorang 

 
30 Peters, 6. 
31 Paulo Freire, Pedagogy of the Oppressed, Translated by Myra Bergman Ramos (New York: 

Continuum, 2005), 49-52. 
32 Freire, 50. 
33 Nadya Nakamnanu dan Irene Ludji, “Kajian Etika Sosial Kristen terhadap Peran Solidaritas 

Pendeta di GMIT Betlehem Oeluan,” Kharisma: Jurnal Ilmiah Teologi 4, no. 2 (2023), 
https://doi.org/10.54553/kharisma.v4i2.134. 

34 Gustavo Gutiérrez, A Theology of Liberation: History, Politics, and Salvation (Maryknoll, NY: 
Orbis Books, 1988), 104-106. 

35 Eka Darmaputera, Pergulatan Kehadiran Kristen di Indonesia (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 
2002), 89-91. 

36 Peters, Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World, 12-14. 



 

 

 

(Etika Solidaritas: Kepemimpinan Transformatif...)     Imitatio Christo                                                                                                                          

47 
 

pemimpin sejati adalah pelayan yang digerakkan oleh dorongan untuk melayani.37 

Dalam perspektif teologis, model ini mencerminkan teladan Kristus yang datang 

bukan untuk dilayani, melainkan untuk melayani (lihat: Markus 10:45). Etika 

solidaritas menempatkan pelayanan sebagai inti kepemimpinan yang 

membebaskan.38  

Dimensi Relasional dan Tanggung Jawab Etis 

Etika solidaritas pada hakikatnya berakar dalam dimensi relasional, di mana 

tanggung jawab etis lahir dari perjumpaan nyata dengan sesama.39 Emmanuel 

Levinas menegaskan kesadaran moral manusia muncul ketika ia berhadapan 

dengan the face of the Other, yang menuntut tanggapan etis tanpa penundaan.40 Dalam 

konteks ini, solidaritas tidak dapat dipahami sebagai konsep abstrak atau ideal moral 

semata, melainkan sebagai keterlibatan konkret dalam relasi antarmanusia terutama 

antara pemimpin dan jemaat dalam kehidupan bergereja. Etika solidaritas 

memperluas makna kepemimpinan gerejawi bukan sekadar sebagai fungsi 

administratif, tetapi sebagai perwujudan relasi eksistensial yang merefleksikan kasih 

Allah di tengah persekutuan umat. 

Etika solidaritas dalam kepemimpinan gerejawi merupakan suatu kesatuan 

yang saling berhubungan dan menjadi landasan bagi terwujudnya praktik 

kepemimpinan yang bersifat transformatif serta partisipatif. Dengan demikian, 

kepemimpinan yang berlandaskan etika solidaritas tidak dapat dipahami semata-

mata sebagai fungsi struktural, melainkan sebagai praksis teologis yang 

merefleksikan kasih, menegakkan keadilan, dan mewujudkan partisipasi aktif dalam 

misi Allah di tengah kehidupan umat. 

Etika Solidaritas Sebagai Paradigma Transformasi Kepemimpinan Gereja 

Kontemporer 

Kepemimpinan gerejawi dalam konteks kontemporer memperlihatkan 

dinamika perubahan paradigma yang signifikan. Jika sebelumnya kepemimpinan 

gereja sering diidentikkan dengan otoritas hierarkis dan struktur birokratis, maka kini 

muncul pergeseran menuju model kepemimpinan yang berakar pada nilai kasih, 

empati, dan tanggung jawab sosial sebagai perwujudan spiritualitas pelayanan.41 

Pergeseran ini menandai bahwa kepemimpinan tidak lagi dipahami semata-mata 

sebagai jabatan formal yang mengatur kehidupan institusional gereja, melainkan 

sebagai praksis iman yang hadir secara nyata dalam relasi antarumat. Dalam 

 
37 Robert K. Greenleaf, Servant Leadership: A Journey into the Nature of Legitimate Power and 

Greatness (Mahwah, NJ: Paulist Press, 1977), 13. 
38 Boff, Trinity and Society, 113-114. 
39 Peters, Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World, 16. 
40 Emmanuel Levinas, Totality and Infinity: An Essay on Exteriority, Translated by Alphonso 

Lingis (Pittsburgh: Duquesne University Press, 1969), 199. 
41 Sakoikoi dan Topayung, “Membangun Kepemimpinan Kristen yang Efektif dalam Gereja.” 



 

 

 

Imitatio Christo                                   (Maluw & Tumiwa) 

48 
 

kerangka ini, pemimpin dipanggil untuk menampilkan bentuk kehadiran yang 

penuh empati di tengah kehidupan jemaat terutama di saat penderitaan, kesedihan, 

dan keterbatasan ekonomi sebagai ekspresi konkret dari solidaritas iman yang 

menghidupkan relasi kasih dalam komunitas Kristen.42 

Kepemimpinan yang demikian mencerminkan transformasi moral dan 

spiritual yang berakar pada ethos pelayanan Kristus sendiri, sebagaimana ditegaskan 

Yesus bahwa barangsiapa ingin menjadi besar di antara kamu, hendaklah ia menjadi 

pelayanmu (Mrk. 10:43–45). Keteladanan-Nya dalam kerendahan hati tampak ketika 

Ia membasuh kaki murid-murid-Nya (Yoh. 13:1–15), yang menegaskan bahwa 

pemimpin adalah pelayan yang rela merendahkan diri demi membangun relasi kasih. 

Kesediaan Yesus untuk berdialog terlihat dalam perjumpaan-Nya dengan 

perempuan Samaria (Yoh. 4:7–26), yang menunjukkan kepemimpinan yang dialogis 

dan inklusif, sementara keterbukaan terhadap partisipasi umat nyata ketika Ia 

melibatkan murid-murid dalam pelayanan, seperti pada peristiwa memberi makan 

lima ribu orang (Mat. 14:16–19) dan ketika Ia mengutus mereka untuk melayani (Luk. 

9:1–6), sehingga kepemimpinan Kristen dibangun atas dasar melayani, kerendahan 

hati, dialog, dan pemberdayaan umat sebagai fondasi kepemimpinan yang relasional 

dan partisipatif. Dalam hal ini, pemimpin tidak lagi menjadi figur dominan yang 

mengontrol, tetapi menjadi fasilitator kehidupan iman yang mendorong keterlibatan 

aktif seluruh jemaat dalam karya keselamatan Allah.  

Pola kepemimpinan seperti ini dapat disebut sebagai transformasi mikro, 

suatu perubahan etis yang terjadi pada tataran relasional dan praksis, di mana otoritas 

tidak lagi berpusat pada individu, tetapi tersebar dalam relasi kolektif yang setara.43  

Namun demikian, realitas empiris menunjukkan bahwa perubahan paradigma ini 

belum sepenuhnya terinternalisasi dalam seluruh dimensi pelayanan gerejawi. Dalam 

banyak konteks, kepemimpinan gereja masih mempertahankan struktur hierarkis 

dengan pemimpin sebagai pusat otoritas tunggal. Model ini sering kali menimbulkan 

jarak antara pemimpin dan jemaat, membatasi ruang partisipasi umat dalam 

pengambilan keputusan, serta memperlemah dinamika kolektif dalam pelayanan. 

Akibatnya, etika solidaritas belum sepenuhnya menjadi paradigma operatif dalam 

struktur kepemimpinan gereja masa kini. 

Perubahan etis tidak dapat terjadi melalui diskursus moral yang terpisah dari 

realitas sosial, melainkan melalui transformative praxis atau keterpaduan antara 

refleksi kritis dan tindakan sosial yang berorientasi pada keadilan.44 Dalam perspektif 

ini, etika solidaritas tidak berhenti pada tataran ideal moral, tetapi diwujudkan dalam 

 
42 Samuel W L Wanget, “Melayani Dengan Hati: Kepemimpinan Pastoral Dalam 

Menyelesaikan Konflik Gereja,” Atohema: Jurnal Teologi Pastoral Konseling 2, no. 2 (2025), 
https://doi.org/10.70420/atohema.v2i2.127. 

43 David J. Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission (Maryknoll, NY: 
Orbis Books, 2011), 389. 

44 Peters, Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World, 56. 



 

 

 

(Etika Solidaritas: Kepemimpinan Transformatif...)     Imitatio Christo                                                                                                                          

49 
 

tindakan konkret gereja untuk menegakkan keadilan sosial dan ekonomi. Dengan 

demikian, kepemimpinan gerejawi yang berlandaskan etika solidaritas menuntut 

keterlibatan aktif dalam mengubah struktur sosial yang menindas menjadi ruang 

keadilan dan partisipasi bersama. Hal tersebut sejalan dengan tindakan etis Kristen 

yang bersifat partisipatif dalam karya penyelamatan Allah (missio Dei).45 Dalam 

kerangka ini, manusia dipahami sebagai imago Dei yang hidup dalam relasi sosial dan 

memiliki tanggung jawab etis terhadap sesama. Etika solidaritas, dengan demikian, 

menolak individualisme moral dan menegaskan bahwa kehidupan iman selalu 

bersifat komunal serta berorientasi pada kesejahteraan bersama.46 

Moltmann menafsirkan solidaritas sebagai bagian integral dari kenosis Kristus, 

yakni tindakan pengosongan diri demi cinta dan pembebasan manusia.47 Dalam 

kerendahan hati-Nya, Kristus menunjukkan bahwa kekuasaan sejati terletak bukan 

pada dominasi, melainkan pada partisipasi dalam penderitaan dan penebusan 

ciptaan. Perspektif ini menegaskan bahwa kepemimpinan Kristen seharusnya tidak 

didasarkan pada superioritas atau kekuasaan, tetapi pada keberanian untuk 

mengosongkan diri dan melayani dalam kasih.48 Struktur kepemimpinan gerejawi 

seharusnya mencerminkan relasi Tritunggal yang dialogis, setara, dan saling 

memberi diri. Relasi Tritunggal adalah paradigma sosial yang mengajarkan 

solidaritas, kesetaraan, dan persekutuan kasih yang membebaskan. Gereja, sebagai 

cerminan dari persekutuan Tritunggal, dipanggil untuk mewujudkan pola relasi yang 

menolak hierarki eksklusif dan membuka ruang bagi partisipasi seluruh umat Allah.49  

Melalui paradigma ini, kepemimpinan gereja tidak lagi dilihat sebagai pusat 

kuasa, melainkan sebagai jaringan relasi yang saling menopang dalam kasih dan 

pelayanan. Etika solidaritas dalam kepemimpinan gerejawi memiliki dimensi praksis 

transformatif yang menuntut integrasi antara refleksi teologis dan aksi sosial.50 

Pemikiran ini beririsan dengan teori praxis liberating action, yang menegaskan 

tindakan pembebasan sejati lahir dari refleksi kritis atas konteks sosial yang 

menindas. Dalam konteks gereja, hal ini berarti bahwa pemimpin dituntut untuk 

tidak hanya memahami teologi pembebasan sebagai doktrin, tetapi 

mengimplementasikannya dalam praktik pelayanan yang berpihak kepada kaum 

tertindas, miskin, dan terpinggirkan.51 Kepemimpinan gereja yang beretika 

 
45 Peters, God—The World’s Future: Systematic Theology for a New Era, 217. 
46 Peters, 221. 
47 Moltmann, The Crucified God: The Cross of Christ as the Foundation and Criticism of Christian 

Theology, 275. 
48 Moltmann, 282. 
49 Agustinus R Wenger dan Herman Punda Panda, “Penerapan Trinitas Sebagai Persekutuan 

Perspektif Leonardo Boff Bagi Komunitas Basis Gerejawi,” Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika 
7, no. 1 (Juni 2024): 57–73, https://doi.org/10.34081/fidei.v7i1.522. 

50 Rebecca Todd Peters, In Search of the Good Life: The Ethics of Globalization (New York: 
Continuum, 2004), 94. 

51 Freire, Pedagogy of the Oppressed, 72-78. 



 

 

 

Imitatio Christo                                   (Maluw & Tumiwa) 

50 
 

solidaritas merupakan bentuk praksis kenabian yang menegakkan keadilan dan 

memulihkan martabat manusia. 

Kepemimpinan semacam ini mencerminkan spiritualitas yang hidup, di mana 

kasih bukan hanya konsep moral, tetapi energi ilahi yang menggerakkan perubahan 

sosial dan memperdalam iman komunitas.52 Gereja memiliki panggilan untuk 

menjadi ruang praksis solidaritas yang transformatif. Gereja yang tidak hanya 

menyuarakan kasih Allah, tetapi juga mewujudkannya melalui tindakan nyata yaitu 

keadilan, pengampunan dan pelayanan yang seharusnya diwujudkan secara konkret 

oleh para pemimpinnya. Dengan demikian, etika solidaritas berfungsi sebagai 

paradigma teologis yang mendasar bagi gereja kontemporer dalam meneguhkan 

identitasnya sebagai tubuh Kristus yang berkomitmen menghadirkan damai sejahtera 

Allah di tengah realitas dunia yang sarat dengan ketidakadilan. 

KESIMPULAN 

Etika solidaritas merupakan fondasi moral dan spiritual yang menegaskan 

kepemimpinan gereja sebagai tindakan partisipatif dalam karya keselamatan Allah 

(missio Dei), sekaligus menjawab hipotesis bahwa kepemimpinan yang beretika 

solidaritas mampu memperbarui struktur pelayanan dari pola hierarkis menuju 

model yang relasional, kolaboratif, dan transformatif. Paradigma ini menjembatani 

spiritualitas dan praksis sosial, sehingga pemimpin gereja tidak hanya berfungsi 

sebagai figur administratif, melainkan sebagai agen transformasi yang menghadirkan 

keadilan, kasih, dan empati di tengah kehidupan umat. Berakar pada kenosis Kristus, 

kepemimpinan dipahami sebagai panggilan untuk melayani dan membebaskan, 

bukan untuk menguasai, sehingga kekuasaan gerejawi harus bersumber dari kasih 

Allah yang memulihkan, bukan dari otoritas yang menindas.  

Penerapan etika solidaritas menuntut lahirnya transformative praxis, yaitu 

tindakan reflektif dan sosial yang bertolak dari kesadaran iman terhadap realitas 

ketidakadilan, serta menegaskan identitas gereja sebagai tubuh Kristus yang hidup 

dalam relasi kasih, partisipasi, dan tanggung jawab bersama. Paradigma ini 

mendorong gereja menjadi ecclesia yang terbuka, inklusif, dan profetik dalam 

menghadapi tantangan sosial-ekonomi masa kini, sehingga etika solidaritas tidak 

hanya menawarkan kerangka konseptual, tetapi juga landasan praksis bagi 

pelayanan yang relevan, membebaskan, dan transformatif. Kesimpulan penelitian ini 

menegaskan bahwa persoalan utama kepemimpinan gereja kontemporer seperti 

dominasi struktural, lemahnya spiritualitas pelayanan, dan minimnya partisipasi 

umat dapat dijawab melalui etika solidaritas yang mentransformasi kepemimpinan 

dari pusat kuasa menjadi praksis kasih, keadilan, dan tanggung jawab bersama. 

Namun, penelitian ini memiliki keterbatasan karena menggunakan pendekatan 

kualitatif fenomenologis yang berfokus pada konteks gereja tertentu sehingga temuan 

 
52 Boff, Trinity and Society, 67. 



 

 

 

(Etika Solidaritas: Kepemimpinan Transformatif...)     Imitatio Christo                                                                                                                          

51 
 

tidak dapat digeneralisasi secara luas, lebih menekankan pengalaman subjektif 

sehingga belum menggambarkan dampak struktural jangka panjang, serta belum 

membandingkan model kepemimpinan lintas denominasi dan budaya, sehingga hasil 

penelitian ini perlu dipahami sebagai kontribusi konseptual-kontekstual yang 

membuka ruang bagi penelitian lanjutan yang lebih luas, komparatif, dan 

multidisipliner.  

REKOMENDASI PENELITIAN 

Studi lanjutan perlu dilakukan secara kualitatif dan kontekstual di berbagai 

denominasi gereja untuk menilai sejauh mana prinsip etika solidaritas telah 

diterapkan dalam praktik kepemimpinan dan pelayanan gerejawi. 

REFERENSI 

Anggito, Albi, dan Johan Setiawan. Metodologi Penelitian Kualitatif. Sukabumi: Jejak, 
2003. 

Arifianto, Yonatan Alex, Hari Mulyono, dan Richardo Nainggolan. “Etika 
Kepemimpinan Kristen dalam Tantangan Kontemporer: Upaya Membangun 
Dedikasi dan Integritas Kepemimpinan Gereja.” Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi 
dan Pendidikan Kristen) 6, no. 2 (Juli 2024): 238–48. 
https://doi.org/10.59177/veritas.v6i2.283. 

Bagus, Dominikus Gusti, Rosalia Ina Kii, dan Kusumawanta. “Koinonia Dan Martyria 
Gereja Di Dunia.” Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran 6, no. 3 (2023). 
https://doi.org/10.31004/jrpp.v6i3.19104. 

Boff, Leonardo. Trinity and Society. Maryknoll, NY: Orbis Books, 1988. 
Bonhoeffer, Dietrich. Life Together. New York: Harper & Row, 1954. 
Bosch, David J. Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission. Maryknoll, 

NY: Orbis Books, 2011. 
Creswell, John W. Research Design Pendekatan Kualitatif Kuantitatif, dan Mixed. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2013. 
Darmaputera, Eka. Pergulatan Kehadiran Kristen di Indonesia. Jakarta: BPK Gunung 

Mulia, 2002. 
Eluama, Lita Meathy Dawi Ngana, Yusak Budi Setyawan, dan Irene Ludji. “Kajian 

Etika Solidaritas Terhadap Peran Pekerja Sosial Pendamping Korban Kekerasan 
Seksual di Sentra Efata Kupang.” Kharisma: Jurnal Ilmiah Teologi 5, no. 2 
(Desember 2024): 88–102. https://doi.org/10.54553/kharisma.v5i2.282. 

Freire, Paulo. Pedagogy of the Oppressed. Translated by Myra Bergman Ramos. New 
York: Continuum, 2005. 

Greenleaf, Robert K. Servant Leadership: A Journey into the Nature of Legitimate Power and 
Greatness. Mahwah, NJ: Paulist Press, 1977. 

Gutiérrez, Gustavo. A Theology of Liberation: History, Politics, and Salvation. Maryknoll, 
NY: Orbis Books, 1988. 

Levinas, Emmanuel. Totality and Infinity: An Essay on Exteriority. Translated by 
Alphonso Lingis. Pittsburgh: Duquesne University Press, 1969. 



 

 

 

Imitatio Christo                                   (Maluw & Tumiwa) 

52 
 

Moltmann, Jürgen. The Crucified God: The Cross of Christ as the Foundation and Criticism 
of Christian Theology. London: SCM Press, 1974. 

Moustakas, Clark. Phenomenological Research Methods. Thousand Oaks, CA: Sage 
Publications, 1994. 

Nakamnanu, Nadya, dan Irene Ludji. “Kajian Etika Sosial Kristen terhadap Peran 
Solidaritas Pendeta di GMIT Betlehem Oeluan.” Kharisma: Jurnal Ilmiah Teologi 4, 
no. 2 (2023). https://doi.org/10.54553/kharisma.v4i2.134. 

Nganyu, Gideon Ngi, Feh Theodaline Ndifon, dan Maurine Mbongeh Musi. 
“Investigating the Impact of Collaborative Ministry Models on Church 
Leadership Effectiveness: A Study of Theological, Philosophical, and Practical 
Foundations in 21st-Century Churches.” Greener Journal of Social Sciences 15, no. 
1 (Januari 2025): 174–82. https://doi.org/10.15580/gjss.2025.1.052725091. 

Parulian S, Panca, Amos Sukamto, dan Liviana Pribadi. “Kepemimpinan Gereja yang 
Efektif Di Era Society 5.0.” Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) 
3, no. 2 (Agustus 2021): 239–58. https://doi.org/10.59177/veritas.v3i2.128. 

Pella, Samuel. “Kenosis : Solidaritas Perjumpaan dalam Relasi Kasih Trinitaris.” Jurnal 
Penelitian Pendidikan Agama Katolik 5, no. 3 (2025). 
https://doi.org/10.52110/jppak. 

Peters, Rebecca Todd. In Search of the Good Life: The Ethics of Globalization. New York: 
Continuum, 2004. 

———. Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World. Minneapolis: Fortress 
Press, 2014. 

Peters, Ted. God—The World’s Future: Systematic Theology for a New Era. Minneapolis: 
Fortress Press, 2015. 

Purba, Dreitsohn Franklyn, Sunarto Sunarto, dan Kendy Wahyudi. “Anteseden dan 
kualifikasi kepemimpinan gereja masa kini berdasarkan Titus 1:5-16.” Te Deum 
(Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 12, no. 2 (Juni 2023): 211–32. 
https://doi.org/10.51828/td.v12i2.259. 

Sakoikoi, Rapapi, dan Semuel Linggi Topayung. “Membangun Kepemimpinan 
Kristen yang Efektif dalam Gereja.” Damai: Jurnal Pendidikan Agama Kristen dan 
Filsafat 2, no. 2 (2025). https://doi.org/10.61132/damai.v2i2.1077. 

Sina, Petrus, Jean Loustar Jewadut, Gergorius Lawe Weking, Melgy Setya, dan 
Herman Jewarut. “Kepemimpinan Pastoral Kristiani dalam Pespektif Prinsip-
Prinsip Ajaran Sosial Gereja.” Skenoo: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 
5, no. 1 (2025). https://doi.org/10.55649/skenoo.v5i1.125. 

Volf, Miroslav. After Our Likeness: The Church as the Image of the Trinity. Grand Rapids: 
Eerdmans, 1998. 

Wanget, Samuel W L. “Melayani Dengan Hati: Kepemimpinan Pastoral Dalam 
Menyelesaikan Konflik Gereja.” Atohema: Jurnal Teologi Pastoral Konseling 2, no. 
2 (2025). https://doi.org/10.70420/atohema.v2i2.127. 

Wenger, Agustinus R, dan Herman Punda Panda. “Penerapan Trinitas Sebagai 
Persekutuan Perspektif Leonardo Boff Bagi Komunitas Basis Gerejawi.” Fidei: 
Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika 7, no. 1 (Juni 2024): 57–73. 
https://doi.org/10.34081/fidei.v7i1.522. 

Widiyanto, Mikha Agus, dan Yaterrorogo Zebua. “Implikasi Kepemimpinan 
Melayani Dalam Pelayanan Gereja Terhadap Peningkatan Spiritualitas Umat.” 



 

 

 

(Etika Solidaritas: Kepemimpinan Transformatif...)     Imitatio Christo                                                                                                                          

53 
 

Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH) 4, no. 1 (Juni 2022): 70–81. 
https://doi.org/10.37364/jireh.v4i1.83. 

 
 


