
 

IMITATIO CHRISTO 
Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen 
STAK Arastamar Grimenawa Jayapura 
URL: https://jurnal.stakagj.ac.id/index.php/ImitatioChristo/index 

 

 
 

Volume 2 Nomor 1; Januari 2026 

Hal. 54-69 

p-ISSN: 3090-2940 

e-ISSN: 3089-4018 

 

KAJIAN TEOLOGIS-ETIS: SOLIDARITAS EKOLOGIS TERHADAP 

RELASI IMAN, BUDAYA, DAN ALAM CIPTAAN 

Zwingly Zchwarz Niklas Agow1*, Marhaeni Mawuntu2 

Fakultas Teologi, Universitas Kristen Indonesia Tomohon 

 

 

Abstract 
The study is a background to the reality of an ecological crisis that exposes 
the breakdown in human, cultural, and natural relations. While the church 
and Christians in general understand the responsibility of faith in creation, 
that understanding has not been consistently embodied in the practice of 
daily living. The study aims to analyze ecological solidarity as the essential 
dimension of the Christian faith and to review local prudence in 
strengthening people's ecological ethics. The methods used are qualitative 
with theological ethnographic approaches by participative observation, deep 
interviews, and theological reflection on the life experiences of the 
congregation. The new research lies in the formulation of an integrational 
framework linking theology of creation, ethics of solidarity, and local 
prudence in building contextual ecological solidarity. Studies have shown 
that a theological understanding of environmental conservation is adequate, 
but has not been implemented continuously. The value of Mapalus has been 
proven to be in harmony with the principle of responsibility toward 
creation, but it begins to be eroded by a modern current. The study 
concluded that integration of theology, ethical solidarity, and local wisdom 
was an effective approach in the missio dei framework of restoring human 
and natural relations through the role of the church as a transformation 
agent. 

Abstrak 

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh realitas krisis ekologis yang 
menyingkap keretakan relasi antara manusia, budaya, dan alam. 
Walaupun gereja dan umat Kristen pada umumnya memahami 
tanggung jawab iman terhadap ciptaan, pemahaman tersebut belum 
diwujudkan secara konsisten dalam praktik hidup sehari-hari. 
Penelitian ini bertujuan menganalisis solidaritas ekologis sebagai 
dimensi esensial iman Kristen serta mengkaji peran kearifan lokal 
dalam memperkuat etika ekologis umat. Metode yang digunakan 
adalah kualitatif dengan pendekatan etnografi teologis melalui 
observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan refleksi teologis 
atas pengalaman hidup jemaat. Kebaruan penelitian ini terletak pada 
perumusan kerangka integratif yang menghubungkan teologi 
penciptaan, etika solidaritas, dan kearifan lokal dalam membangun 
solidaritas ekologis yang kontekstual. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa pemahaman teologis tentang pelestarian lingkungan cukup 
memadai, tetapi belum diterapkan secara berkelanjutan. Nilai 
mapalus terbukti selaras dengan prinsip tanggung jawab terhadap 
ciptaan, namun mulai terkikis oleh arus modernisasi. Penelitian ini 

A R T I C L E  I N F O 

Email koresponden: 

zwinglyagow09@gmail.co

m 

 

Keywords: 

Ecological Solidarity; 

Christian Faith; Local 

Culture; Ecotheology. 

 

Kata Kunci: 

Solidaritas Ekologis; 

Iman Kristen; Budaya 

Lokal; Ekoteologi. 

 

Waktu Proses: 

Submit: 10/11/2025 

Terima: 15/12/2025 

Publish: 31/01/2026 

 

 

Doi: 

10.63536/imitatiochristo

.v2i1.68 

 

 

 

 

Copyright: 
©2026. The Authors. 

License: Open Journals 
Publishing. This work is 

licensed under the 
Creative Commons 
Attribution License. 

 

 

 

 

https://jurnal.stakagj.ac.id/index.php/ImitatioChristo/index
mailto:zwinglyagow09@gmail.com
mailto:zwinglyagow09@gmail.com


 

 

 

(Kajian Teologis-Etis: Solidaritas...)     Imitatio Christo                                                                                                                          

55 
 

menyimpulkan bahwa integrasi teologi, etika solidaritas, dan 
kearifan lokal merupakan pendekatan efektif dalam kerangka Missio 
Dei untuk memulihkan relasi manusia dan alam melalui peran gereja 
sebagai agen transformasi. 

PENDAHULUAN 

Krisis ekologis abad ke-21 menandai kegagalan relasi manusia dengan alam. 

Eksploitasi sumber daya, deforestasi, polusi, dan perubahan iklim mencerminkan 

disorientasi moral akibat paradigma antroposentris yang menempatkan manusia 

sebagai penguasa, bukan penjaga ciptaan.1 Pemahaman teologis yang keliru terhadap 

mandat Allah dalam Kejadian 1:28, yang ditafsirkan secara eksploitatif, memperkuat 

pemisahan antara iman dan tanggung jawab ekologis. Padahal, Alkitab menegaskan 

bahwa seluruh ciptaan memiliki nilai intrinsik di hadapan Allah dan termasuk dalam 

perjanjian kasih-Nya. Iman Kristen memandang relasi manusia dan alam sebagai 

persekutuan kasih yang berlandaskan solidaritas ilahi untuk memelihara seluruh 

ciptaan.2 

Krisis ekologi tidak dapat dilepaskan dari persoalan budaya dan perubahan 

sosial. Nilai-nilai budaya lokal yang dulunya menjaga harmonisasi antara manusia 

dan alam mulai terkikis oleh modernisasi dan industrialisasi.3 Nampak pada tradisi 

masyarakat Minahasa dalam konsep mapalus di Minahasa, yang mencerminkan 

solidaritas dan kepedulian terhadap alam, kini tergerus oleh modernisasi dan budaya 

konsumtif.4 Orientasi ekonomi menggantikan spiritualitas ekologis yang berakar 

pada relasi komunitas. Karena itu, perlu rekonstruksi hubungan antara iman, budaya, 

dan alam melalui pendekatan teologis-etis yang menegaskan solidaritas ekologis. 

Etika ini menekankan keterkaitan manusia, budaya dan ciptaan dalam Missio Dei, 

menjadikan tanggung jawab ekologis bagian dari iman dan spiritualitas. Gereja pun 

dipanggil menjadi saksi solidaritas melalui ekoteologi yaitu liturgi ekologis, dan aksi 

pelestarian lingkungan. 

Realitas saat ini menampilkan ketegangan antara iman, budaya dan tanggung 

jawab terhadap alam ciptaan di tengah arus modernitas dan krisis ekologi global. Di 

satu sisi, ajaran iman Kristen menegaskan bahwa manusia adalah gambar dan rupa 

Allah yang memiliki tanggung jawab untuk memelihara ciptaan. Namun di sisi lain, 

 
1 Laÿna Droz, “Anthropocentrism as the Scapegoat of the Environmental Crisis: A Review,” 

Ethics in Science and Environmental Politics 22 (2022): 25–49, https://doi.org/10.3354/esep00200. 
2 Robi Panggarra dan Sabda Budiman, “Revisiting the Creation Mandate ‘Be Fruitful and 

Multiply, Fill the Earth and Subdue It’ in Genesis 1:28 from an Ecotheological Perspective,” Evangelikal: 
Jurnal Teologi Injili Dan Pembinaan Warga Jemaat 9, no. 1 (Februari 2025): 17–29, 
https://doi.org/10.46445/ejti.v9i1.865. 

3 Ahmad Silmi Daroini, Dian Nur Anna, dan Lalu Nauval Ahsan Thofhani, “Harmoni Manusia 
dan Alam dalam Praktik Ekologi Masyarakat Pesisir Paciran: Perspektif Ilmu Sosial Profetik,” 
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam 10, no. 2 (2025), https://doi.org/10.14421/mjsi.v10i2.4739. 

4 La Mansi, “Fungsi Dan Peran Tradisi Mapalus Dalam Masyarakat Minahasa, Sulawesi 
Utara,” Al-Qalam 13, no. 2 (2007), https://doi.org/10.31969/alq.v13i2.565. 



 

 

 

Imitatio Christo                                   (Agow & Mawuntu) 

56 
 

praktik kehidupan manusia sering kali menunjukkan ketidakharmonisan dengan 

prinsip tersebut.5 Budaya lokal yang semula menopang keseimbangan ekologis justru 

terdesak oleh nilai-nilai global yang eksploitatif.6 Oleh karena itu, penelitian ini 

hendak menjawab pertanyaan mendasar yaitu bagaimana solidaritas ekologis dapat 

dipahami dan diimplementasikan dalam relasi antara iman, budaya, dan alam 

ciptaan? Serta, apa implikasi teologis dan etis dari solidaritas tersebut terhadap 

kehidupan umat Kristen dan masyarakat luas? 

Studi ini mengkaji korelasi antara keyakinan religius dan akuntabilitas 

ekologis melalui lensa teologi penciptaan dan etika solidaritas, dengan tujuan 

merumuskan suatu paradigma inovatif guna meningkatkan kesadaran ekologis 

kolektif. Penelitian ini sekaligus menyoroti signifikansi nilai-nilai kearifan lokal yang 

mendukung keberlanjutan hidup, serta mengintegrasikannya ke dalam refleksi 

teologis. Hal ini dilandasi pemahaman bahwa teologi tidak hanya bersifat dogmatis, 

melainkan juga merupakan praksis etis yang memfasilitasi solidaritas empiris 

terhadap seluruh ciptaan. Wacana ekoteologi di Indonesia masih cenderung terbatas 

pada diskursus konseptual makro atau menitikberatkan pada dimensi tunggal, 

sehingga integrasi holistik antara iman Kristiani, praktik kearifan lokal, dan tanggung 

jawab ekologis masih merupakan wilayah yang kurang tersentuh. Studi-studi 

terdahulu telah membahas ekoteologis seperti Juhani yang menggarisbawahi peran 

kepercayaan tradisional sebagai suatu kekuatan ekoteologis yang memupuk 

solidaritas ekologis. Sementara Delviero mengonstruksi kerangka teologis ekologis 

melalui reinterpretasi narasi Biblika dengan pendekatan bioregionalisme. 

Studi ini berupaya menelusuri keterkaitan antara keyakinan religius dan 

akuntabilitas ekologis melalui pendekatan teologi penciptaan serta etika solidaritas, 

dengan orientasi merumuskan suatu kerangka paradigmatik yang lebih inovatif 

untuk memperkuat kesadaran ekologis kolektif. Penelitian ini juga menegaskan 

pentingnya peran nilai-nilai kearifan lokal yang berkontribusi pada keberlanjutan 

kehidupan, serta mengintegrasikan unsur-unsur tersebut ke dalam refleksi teologis 

yang lebih komprehensif. Pemikiran ini bertolak dari pemahaman bahwa teologi 

tidak berhenti pada dimensi doktrinal semata, melainkan merupakan praksis etis 

yang meneguhkan solidaritas nyata terhadap seluruh ciptaan. Dalam konteks 

Indonesia, diskursus ekoteologi masih cenderung bersifat makro-konseptual atau 

berfokus pada satu dimensi tertentu, sehingga integrasi holistik antara iman Kristiani, 

praktik kebudayaan lokal, dan tanggung jawab ekologis belum memperoleh ruang 

kajian yang memadai. Padahal, relevansi ekoteologi di Indonesia semakin krusial 

 
5 Anlysia Eirene Kiaking dkk., “Pastoral Ekologis : Menjaga Ciptaan Sebagai Tanggung Jawab 

Iman,” TENTIRO: Jurnal Pendidikan dan Kesehatan 2, no. 1 (2025), 
https://doi.org/10.70420/tentiro.v2i1.137. 

6 Najwa Sabila, Desy Safitri, dan Sujarwo, “Pelestarian Nilai Budaya Melalui Pendidikan Di 
Tengah Arus Globalisasi,” JIIC: Jurnal Intelek Insan Cendikia 2, no. 4 (2025), 
https://jicnusantara.com/index.php/jiic. 



 

 

 

(Kajian Teologis-Etis: Solidaritas...)     Imitatio Christo                                                                                                                          

57 
 

mengingat kompleksitas persoalan ekologis yang berkaitan dengan perubahan iklim, 

degradasi lingkungan, serta krisis relasional antara manusia dan alam. 

Kajian-kajian sebelumnya sesungguhnya telah memberi landasan awal. 

Misalnya, penelitian Juhani menyoroti bagaimana keyakinan dan praktik tradisional 

dapat berfungsi sebagai kekuatan ekoteologis yang memupuk solidaritas ekologis 

dalam komunitas lokal.7 Sementara itu, Delviero membangun konstruksi teologis 

yang berorientasi ekologis melalui reinterpretasi narasi-narasi Alkitab dengan 

pendekatan bioregionalisme, yang menekankan keterikatan manusia dengan konteks 

ekologis tempat ia berada.8 Wini Tibarrang, Irna Sangapaa, Charisma Sande’ Pio 

Saputria, Yensi Bunga Patujua, & Sindi Rante Lembang mengkaji hubungan teologis 

antara Imago Dei dan tanggung jawab ekologis, serta menunjukkan kesenjangan 

antara prinsip teologis dan perilaku manusia kontemporer terhadap lingkungan.9 

Adapun Bona Ventro Simatupang yang membahas keterkaitan antara konsep Imago 

Dei dan tanggung jawab ekologis, menegaskan bahwa krisis ekologis tidak dapat 

dilepaskan dari nilai iman Kristen serta perlunya pendekatan ekoteologis dalam 

konteks budaya dan modernitas.10 Meskipun sejumlah penelitian telah berupaya 

mengintegrasikan dimensi teologis, budaya, dan tanggung jawab ekologis, integrasi 

tersebut umumnya masih bersifat tematik atau normatif, belum dirumuskan dalam 

kerangka analitis yang secara eksplisit menempatkan solidaritas ekologis sebagai 

pusat praksis iman dalam konteks budaya tertentu. Oleh karena itu, gap penelitian 

ini terletak bukan pada ketiadaan upaya integrasi, melainkan pada kebutuhan akan 

model yang lebih sistematis, kontekstual, dan aplikatif.  Novelty penelitian ini terletak 

pada upaya merumuskan solidaritas ekologis sebagai inti praksis iman yang 

dibangun melalui dialog antara teologi Kristen, kearifan budaya lokal, dan tuntutan 

etika ekologis kontemporer, sehingga menghasilkan kerangka ekoteologi integratif 

yang tidak hanya reflektif secara teoretis, tetapi juga kontekstual dan aplikatif dalam 

menjawab krisis ekologi di tengah keberagaman budaya. 

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya diarahkan pada proses refleksi 

akademis yang bersifat teoritis, tetapi juga mengembangkan sebuah paradigma 

solidaritas ekologis yang memadukan secara terpadu dimensi iman, kebudayaan 

lokal, dan realitas kosmik dalam kerangka Missio Dei. Paradigma ini menegaskan 

 
7 Sefrianus Juhani dkk., “Traditional Beliefs as an Ecotheological Force for Sustainability: 

Reinterpreting Mori Keraéng Amid the Climate Crisis,” Jurnal Studi Agama Dan Masyarakat 21, no. 2 
(2025). 

8 Delviero_, “Reinterpretasi Teks Kejadian 1:28-30 dari Perspektif Bioreginalisme dan 
Implikasinya bagi Krisis Ekologi,” Jurnal Teologi Pambelum 5, no. 1 (Agustus 2025): 113–26, 
https://doi.org/10.59002/jtp.v5i1.149. 

9 Wini Tibarrang dkk., “Menghidupkan Amanat Penciptaan: Sebuah Pendekatan Alkitabiah 
Terhadap Pelestarian Lingkungan,” In Theos : Jurnal Pendidikan dan Theologi 4, no. 9 (September 2024): 
341–47, https://doi.org/10.56393/intheos.v4i9.2478. 

10 Bona Ventro Simatupang, “Dignitas Manusia dalam Krisis Ekologi Berdasarkan Konsep 
Imago Dei dan Ekoteologi,” Gorga: Journal of Constructive Theology 2, no. 1 (Agustus 2025): 19–33, 
https://doi.org/10.62926/jct.v2i1.108. 



 

 

 

Imitatio Christo                                   (Agow & Mawuntu) 

58 
 

bahwa solidaritas ekologis merupakan perwujudan konkret dari spiritualitas yang 

bertanggung jawab, yakni spiritualitas yang tidak berhenti pada kesadaran religius, 

tetapi diwujudkan dalam komitmen nyata untuk merawat dan memulihkan 

kehidupan. Dalam perspektif ini, iman Kristiani dipahami sebagai iman yang hidup 

dan aktif, yang mendorong komunitas berperan dalam memulihkan tatanan ciptaan 

sesuai dengan tujuan atau teleos ilahi. Solidaritas ekologis juga dipandang sebagai 

panggilan moral yang menuntut keterlibatan manusia dalam usaha pemulihan relasi 

antara manusia, budaya, dan alam semesta. Oleh karena itu, teologi tidak lagi 

diposisikan sebatas disiplin konseptual, melainkan sebagai praksis etis yang berakar 

dalam konteks sosial dan ekologis. Penelitian ini pada akhirnya memosisikan teologi 

sebagai usaha reflektif yang berorientasi pada tindakan, yang mampu menjembatani 

iman, budaya, dan alam dalam sebuah relasi yang saling meneguhkan. Dengan 

pendekatan tersebut, teologi dihadirkan sebagai instrumen transformasi yang 

meneguhkan solidaritas ekologis sebagai bagian integral dari kehidupan beriman. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menerapkan kualitatif sebagai metode yang bertujuan untuk 

mengeksplorasi kajian teologis-etis: solidaritas ekologis terhadap relasi iman, budaya, 

dan alam ciptaan.11 Pendekatan kualitatif dipilih agar peneliti dapat memahami 

secara mendalam makna, nilai, dan praktik yang berkembang dalam masyarakat, 

khususnya yang berkaitan dengan hubungan antara iman Kristen, budaya lokal, dan 

tanggung jawab ekologis.12 Pendekatan yang digunakan adalah etnografi teologis, 

yaitu pendekatan yang memadukan penelitian etnografis dengan refleksi teologis 

untuk memahami pengalaman iman yang diwujudkan dalam praktik budaya dan 

solidaritas ekologis.13 Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara dan 

observasi terhadap komunitas yang masih mempertahankan praktik ekologis 

tradisional, seperti mapalus di Minahasa. Selanjutnya, data dianalisis secara deskriptif-

reflektif untuk mengidentifikasi keterkaitan antara iman, budaya, dan ekologi dalam 

kerangka Missio Dei.14 

HASIL 

Berdasarkan hasil wawancara dan observasi lapangan, diperoleh temuan 

bahwa tingkat kesadaran ekologis dalam komunitas umat Kristen masih 

menunjukkan keragaman dan belum sepenuhnya terinternalisasi dalam praktik 

 
11 Matthew B. Miles dan Michael A. Haberman, Analisis Data Kualitatif: Buku Sumber Tentang 

Metode-Metode Baru (Jakarta: Universitas Indonesia, 2003), 1-2. 
12 John W. Creswell, Research Design Pendekatan Kualitatif Kuantitatif, dan Mixed (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2013), 4. 
13 Christian Scharen dan Aana Marie Vigen, Ethnography as Christian Theology and Ethics 

(London: Continuum, 2011). 
14 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2021). 



 

 

 

(Kajian Teologis-Etis: Solidaritas...)     Imitatio Christo                                                                                                                          

59 
 

kehidupan iman sehari-hari. Sebagian besar responden memiliki pemahaman yang 

cukup baik mengenai pentingnya pelestarian lingkungan sebagai bagian dari 

tanggung jawab iman, namun implementasinya masih terbatas pada tataran 

konseptual dan belum terejawantah secara nyata dalam aktivitas gerejawi maupun 

sosial. Hasil observasi juga mengindikasikan bahwa pola hidup konsumtif serta 

kebiasaan membuang sampah sembarangan masih cukup dominan, baik di 

lingkungan gereja maupun di masyarakat sekitarnya. Kendati demikian, ditemukan 

pula sejumlah inisiatif sederhana seperti kegiatan penghijauan, penanaman pohon, 

dan kerja bakti kebersihan yang dilaksanakan secara spontan sebagai bentuk ekspresi 

kepedulian terhadap lingkungan meskipun belum berlangsung secara terencana dan 

berkesinambungan. 

Dalam konteks budaya lokal, masyarakat masih mempertahankan sejumlah 

nilai tradisional yang merefleksikan bentuk solidaritas ekologis, antara lain semangat 

gotong royong dan kebersamaan yang terwujud dalam praktik mapalus. 

Tradisi mapalus dipandang sebagai manifestasi solidaritas sosial yang memiliki 

potensi menjadi jembatan antara dimensi iman dan kepedulian ekologis. Konsep ini 

tidak hanya berfokus pada kerja kolektif dalam ranah sosial, tetapi juga mencakup 

dimensi kepedulian terhadap pelestarian alam sebagai sumber kehidupan bersama. 

Nilai-nilai yang terkandung di dalamnya menunjukkan keselarasan dengan prinsip 

teologis mengenai tanggung jawab manusia terhadap ciptaan. Namun demikian, 

hasil observasi mengindikasikan bahwa nilai-nilai tersebut mulai mengalami 

pergeseran akibat pengaruh modernisasi dan pola hidup individualistik yang kian 

menguat. 

Secara umum, temuan hasil wawancara dan observasi mengungkapkan 

adanya kesenjangan antara pemahaman iman dan aktualisasi nyata dalam tindakan 

pelestarian lingkungan. Nilai-nilai iman Kristen serta warisan budaya lokal pada 

dasarnya mengandung fondasi yang kuat bagi pengembangan solidaritas ekologis. 

Meskipun demikian, diperlukan upaya berkelanjutan melalui pendidikan, 

pendampingan, dan keteladanan agar nilai-nilai tersebut dapat diinternalisasi dan 

dihidupi secara konsisten dalam praksis kehidupan bergereja maupun dalam 

dinamika sosial masyarakat. 

PEMBAHASAN 

Etika Solidaritas Ekoteologis: Integrasi Iman, Manusia, dan Alam 

Etika solidaritas ekoteologi merupakan suatu pendekatan teologis-etis yang 

berupaya mengintegrasikan iman, kemanusiaan, dan tanggung jawab ekologis ke 

dalam satu kesatuan spiritual yang utuh.15 Konsep ini berangkat dari kesadaran 

bahwa krisis ekologis bukan hanya persoalan lingkungan hidup, tetapi juga persoalan 

 
15 Jürgen Moltmann, God in Creation: An Ecological Doctrine of Creation (San Francisco: Harper & 

Row, 1985), 12-15. 



 

 

 

Imitatio Christo                                   (Agow & Mawuntu) 

60 
 

teologis dan moral yang menyingkap krisis relasi antara manusia, Allah, dan alam 

ciptaan.16 Rebecca Todd Peters menyebut kondisi ini sebagai krisis etis global yaitu 

kegagalan manusia untuk mewujudkan solidarity ethics atau etika solidaritas yang 

menempatkan semua makhluk dalam jaringan saling ketergantungan yang 

dikehendaki Allah.17 

Dalam kerangka teologi penciptaan, seluruh ciptaan dipahami sebagai bagian 

integral dari karya Allah yang memiliki nilai intrinsik dan martabat yang sama di 

hadapan-Nya karena Allah menjadikan segalanya sungguh amat baik (Kej 1:31).18 

Dunia bukanlah milik manusia, melainkan bagian dari creatio continua, karya 

penciptaan Allah yang terus berlangsung.19 Karena itu, manusia dipanggil untuk 

menjadi rekan kerja Allah dalam memelihara kehidupan (Kej 2:15). Pandangan ini 

menolak paradigma antroposentris yang menempatkan manusia sebagai penguasa 

tunggal atas alam, dan menggantinya dengan paradigma teosentris yang 

menempatkan Allah sebagai pusat dari seluruh ciptaan.20 Dalam konteks ini, 

solidaritas ekologis bukan hanya kepekaan moral terhadap lingkungan, melainkan 

wujud iman yang sejati yang menegaskan keterkaitan antara Allah, manusia, dan 

alam ciptaan. 

Teologi solidaritas ekologis menekankan bahwa iman Kristen sejati harus 

melahirkan tindakan eco-justice, yaitu keadilan ekologis yang mencakup dimensi 

sosial dan spiritual (Yak 2:17).21 Manusia sebagai imago Dei dipanggil bukan untuk 

menaklukkan bumi, melainkan untuk meneladani kasih dan tanggung jawab Allah 

terhadap ciptaan. Peters mengaitkan imago Dei dengan konsep tanggung jawab moral 

global yang mengharuskan manusia mengubah sistem ekonomi, sosial, dan politik 

yang merusak bumi.22 Dalam pemikiran ini, dosa ekologis tidak hanya bersifat 

personal, tetapi juga struktural. Karena itu, iman tidak cukup diekspresikan melalui 

sikap pribadi yang peduli lingkungan, tetapi menuntut transformasi sistemik menuju 

tatanan dunia yang berkeadilan bagi semua ciptaan. Sebab, Allah hadir bagi seluruh 

ciptaan sebagai Roh kehidupan yang memelihara dunia (Yes 44:3-4). Karena itu 

teologi harus bersifat ekologis, di mana iman Kristen berakar pada pemahaman 

bahwa dunia adalah rumah Allah (oikos tou theou).23 Tindakan merusak alam berarti 

menentang kehadiran Allah sendiri. Maka, etika solidaritas ekologis menegaskan 

 
16 Leonardo Boff, Cry of the Earth, Cry of the Poor (Maryknoll, NY: Orbis Books, 1997), 30-33. 
17 Rebecca Todd Peters, In Search of the Good Life: The Ethics of Globalization (New York: 

Continuum, 2004), 22-24. 
18 Moltmann, God in Creation: An Ecological Doctrine of Creation, 14. 
19 Boff, Cry of the Earth, Cry of the Poor, 32. 

20 Silva S. Thesalonika Ngahu, “Mendamaikan Manusia dengan Alam: Kajian Ekoteologi Kejadian 1:26-
28,” Pengarah: Jurnal Teologi Kristen 2, no. 2 (2020): 77–88, https://doi.org/10.36270/pengarah.v2i2.28. 

21 Rebecca Todd Peters, Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World (Minneapolis: 
Fortress Press, 2014), 78-80. 

22 Peters, 102-105. 
23 Moltmann, God in Creation: An Ecological Doctrine of Creation, 30-33. 



 

 

 

(Kajian Teologis-Etis: Solidaritas...)     Imitatio Christo                                                                                                                          

61 
 

bahwa seluruh ciptaan adalah subjek moral yang harus dihormati.24 Perspektif ini 

mengubah cara pandang manusia dari penguasa ciptaan menjadi pelayan ciptaan. 

Menurut Boff, pembahasan mengenai keadilan sosial dan keadilan ekologis 

tidak dapat dipisahkan satu sama lain, sebab penderitaan yang dialami bumi dan 

ketidakadilan yang menimpa kelompok miskin berakar pada struktur ekonomi, 

politik, dan budaya yang sama.25 Oleh karena itu, solidaritas ekologis menuntut 

keterlibatan konkret dalam upaya melawan berbagai bentuk ketidakadilan yang 

bersifat ekologis maupun sosial, karena Allah memandang bersalah mereka yang 

membinasakan bumi (Wahyu 11:18). Dalam kerangka ini, pandangan Peters dan Boff 

saling berkaitan, karena keduanya menegaskan bahwa solidaritas adalah tindakan 

iman yang mengupayakan keadilan bagi seluruh ciptaan. 

Gagasan dunia sebagai tubuh Allah (Kol 1:16-17) yang diperkenalkan Boff 

memberikan landasan teologis dan reflektif bagi pengembangan etika solidaritas 

ekologis. Perspektif ini menegaskan bahwa realitas material bukan sekadar entitas 

fisik, melainkan perwujudan kehadiran Allah dalam dunia. 26 Setiap perlakuan 

manusia terhadap lingkungan baik tindakan yang memelihara maupun yang 

merusak dipahami sebagai tindakan yang ditujukan kepada tubuh Allah itu sendiri 

(Mzm 24:1). Implikasi teologis dari pandangan ini sangat mendalam, karena 

mengubah cara umat beriman memahami relasi mereka dengan alam. Pemahaman 

tersebut mengarahkan komunitas Kristen untuk memperlakukan alam bukan sebagai 

objek eksploitasi atau sekadar sumber daya yang dapat dimanfaatkan secara 

utilitarian, tetapi sebagai mitra spiritual yang berada dalam hubungan timbal balik. 

Relasi ini berakar pada iman kepada Allah Sang Pencipta (Kol 1:19-20), yang 

memanggil manusia untuk menjalin hubungan kasih, menghormati integritas 

ciptaan, dan mengambil bagian dalam karya pemulihan demi keberlanjutan seluruh 

kehidupan. 

Kesadaran teologis ini menemukan relevansi praksisnya ketika diwujudkan 

dalam konteks kehidupan budaya lokal, di mana nilai-nilai kearifan tradisional turut 

memperkuat komitmen ekologis umat beriman.27 Dalam kerangka inilah, solidaritas 

ekologis harus diwujudkan secara kontekstual, salah satunya melalui 

tradisi mapalus pada masyarakat Minahasa yang menjadi contoh konkret dari 

solidaritas ekologis yang hidup dalam praktik sosial dan budaya masyarakat. 

Mapalus merupakan bentuk gotong royong yang mencerminkan nilai kebersamaan, 

 
24 Larry L. Rasmussen, Earth Community, Earth Ethics (Maryknoll, NY: Orbis Books, 1996), 55-

58. 
25 Boff, Cry of the Earth, Cry of the Poor, 58-61. 
26 Sallie McFague, The Body of God: An Ecological Theology (Minneapolis: Fortress Press, 1993), 

28-31. 
27 Sigurd Bergmann, Religion, Space, and the Environment (London: Routledge, 2014), 112-115. 



 

 

 

Imitatio Christo                                   (Agow & Mawuntu) 

62 
 

kepedulian, dan tanggung jawab bersama.28 Jikalau disandingkan dengan konsep 

Peters, maka mapalus dapat dimaknai sebagai praksis keadilan ekologis karena 

menumbuhkan kesadaran akan keterhubungan dan tanggung jawab kolektif 

terhadap ciptaan.29 

Proses modernisasi dan industrialisasi yang terus berlangsung telah 

menimbulkan perubahan signifikan terhadap pola hidup masyarakat, khususnya 

dalam relasi mereka dengan lingkungan.30 Transformasi sosial tersebut secara 

perlahan mereduksi nilai-nilai kearifan lokal yang sebelumnya menopang kehidupan 

komunal dan menjaga keharmonisan ekologis. Budaya hidup konsumtif serta 

orientasi individualistik yang kian menguat menyebabkan melemahnya praktik 

solidaritas ekologis yang dahulu menjadi fondasi kehidupan sosial termasuk dalam 

tradisi seperti mapalus. Dalam kerangka etis, Peters mengidentifikasi gejala ini 

sebagai idolatry of growth, yakni sikap penyembahan terhadap pertumbuhan ekonomi 

tanpa batas yang menempatkan keberhasilan material di atas martabat manusia dan 

keberlanjutan ciptaan. 31  Paradigma tersebut kemudian menghasilkan krisis ekologis 

dan moral yang menuntut respons teologis yang lebih mendalam. 

Melihat kondisi demikian, rekontekstualisasi budaya lokal menjadi urgensi 

etis dan teologis agar nilai-nilai solidaritas yang terkandung dalam tradisi 

seperti mapalus dapat dihidupkan kembali dalam konteks kekinian. Reformulasi nilai 

budaya ini perlu dilakukan dalam terang iman Kristen dan prinsip-prinsip ekoteologi 

yang menekankan keterhubungan integral antara manusia, komunitas, dan alam 

ciptaan. Dalam kerangka etika Kristen, solidaritas ekologis memuat dua prinsip moral 

utama yang saling berkelindan, yaitu ethics of love dan ethics of care (lihat: Mat 22:37-

39). Prinsip ethics of love menegaskan bahwa kasih dalam tradisi Kristen tidak dapat 

direduksi hanya sebagai kebajikan privat, melainkan harus diwujudkan sebagai etika 

publik yang memengaruhi struktur, kebijakan, dan perilaku sosial secara lebih luas. 

Kasih sebagai etika publik mengarahkan komunitas iman untuk terlibat dalam 

transformasi sosial yang memperjuangkan keadilan ekologis dan kesejahteraan 

ciptaan. 32 Sementara itu, ethics of care menegaskan bahwa kepedulian bukan sekadar 

sikap personal, melainkan mandat sosial yang berakar pada relasi saling 

ketergantungan antara manusia dan seluruh makhluk hidup. Kepedulian ekologis 

tidak hanya berkaitan dengan sensitivitas moral, tetapi juga dengan komitmen 

kolektif untuk memelihara keberlanjutan kehidupan.33 Prinsip ini memperluas 

pemahaman tanggung jawab moral gereja dan masyarakat, dari sekadar tindakan 

 
28 Meily M Wagiu dkk., “The Cultural Value Of Mapalus And Its Relationship To Religious 

Moderation In North Minahasa Regency Along With Its Relevance To Christian Education,” Al-Qalam 
29, no. 1 (Juni 2023): 151, https://doi.org/10.31969/alq.v29i1.1200. 

29 Peters, Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World, 108-111. 
30 Droz, “Anthropocentrism as the Scapegoat of the Environmental Crisis: A Review.” 
31 Peters, 130-133. 
32 Peters, 86. 
33 Peters, 118. 



 

 

 

(Kajian Teologis-Etis: Solidaritas...)     Imitatio Christo                                                                                                                          

63 
 

karitatif menuju upaya sistematis yang mendukung pemulihan ekosistem dan 

transformasi budaya. 

Kedua prinsip moral tersebut menjadi fondasi etis bagi tindakan ekologis yang 

berorientasi pada pemeliharaan, pembaruan, dan perlindungan kehidupan dalam 

seluruh dimensinya. Gereja sebagai komunitas iman memiliki peran strategis dalam 

menginternalisasikan kedua nilai ini melalui berbagai bentuk praksis gerejawi, seperti 

pendidikan teologis yang berwawasan ekologi, penyusunan liturgi yang menekankan 

spiritualitas penciptaan, serta aksi sosial yang mendorong keterlibatan langsung 

dalam upaya pelestarian lingkungan.34 Gereja tidak hanya berfungsi sebagai ruang 

spiritual, tetapi juga sebagai agen transformasi yang mempromosikan solidaritas 

ekologis sebagai bagian integral dari panggilan iman.35 Integrasi nilai-nilai ini 

diharapkan mampu membangun kesadaran kolektif yang lebih mendalam terhadap 

pentingnya menjaga keberlanjutan ciptaan, serta memulihkan hubungan harmonis 

antara manusia dan lingkungan dalam konteks tantangan ekologis kontemporer. 

Dengan demikian, etika solidaritas ekoteologi menjadi sintesis antara dimensi 

teologis, etis, dan kultural yang membentuk paradigma baru dalam teologi 

kontemporer. Paradigma ini menegaskan bahwa iman Kristen tidak dapat dipisahkan 

dari tanggung jawab ekologis dan sosial, sebab keduanya merupakan ekspresi kasih 

Allah yang universal terhadap ciptaan. Iman sejati harus melahirkan teologi praksis 

yang membebaskan kehidupan yaitu menghadirkan kasih Allah melalui tindakan 

nyata bagi manusia dan alam.36 Solidaritas ekologis menjadi wujud iman yang 

holistik menyatukan relasi spiritual, moral, dan sosial antara manusia, budaya, dan 

alam ciptaan. Konsep ini menghadirkan arah baru bagi teologi Kristen masa kini, di 

mana iman harus diwujudkan melalui tanggung jawab ekologis yang berkeadilan, 

berkelanjutan dan selaras dengan kehendak Sang Pencipta.  

Solidaritas Ekologis dalam Kehidupan Gereja dan Masyarakat 

Secara praksis, solidaritas ekologis terwujud melalui rangkaian tindakan nyata 

yang memadukan penghayatan iman dengan tanggung jawab ekologis dalam 

kehidupan gerejawi maupun dalam relasi sosial yang lebih luas. Gereja, sebagai 

institusi moral sekaligus spiritual, memegang posisi penting dalam membentuk 

kesadaran ekologis umat melalui proses pendidikan, ritual liturgis, dan berbagai 

bentuk pelayanan sosial.37 Dengan demikian, gereja tidak hanya berfungsi sebagai 

ruang peribadahan, tetapi juga sebagai pusat pembentukan etika dan transformasi 

 
34 Steven Bouma-Prediger, For the Beauty of the Earth: A Christian Vision for Creation Care (Grand 

Rapids: Baker Academic, 2010), 145-147. 
35 Ramli Sarimbangun dan Ventje Albert Talumepa, “Misi Gereja Dalam Krisis Ekologi,” 

Educatio Christi. 6, no. 1 (2025), https://doi.org/10.70796/educatio-christi.v6i1.130. 
36 Jefri dkk., “Teologi Kristen Sebagai Dasar Refleksi Iman Dan Praktik Kehidupan Yang 

Meneguhkan Relasi Dengan Allah Serta Memperkuat Solidaritas Kemanusiaan,” JUTEQ: Jurnal Teologi 
& Tafsir 2, no. 9 (2025), https://languar.net/index.php/JUTEQ/article/view/418. 

37 Kiaking dkk., “Pastoral Ekologis : Menjaga Ciptaan Sebagai Tanggung Jawab Iman.” 



 

 

 

Imitatio Christo                                   (Agow & Mawuntu) 

64 
 

sosial yang menanamkan sikap bertanggung jawab terhadap alam sebagai bagian dari 

karya penciptaan Allah. 38 Dalam perspektif ini, iman Kristen yang autentik menuntut 

komitmen yang konsisten terhadap keadilan ekologis dan sosial, sebab kerusakan 

lingkungan tidak sekadar mencederai keseimbangan ekologis, tetapi juga merupakan 

bentuk penolakan terhadap kasih Allah yang menopang kehidupan serta relasi 

antarmakhluk. 

Salah satu instrumen penting dalam membangun kesadaran ekologis adalah 

pendidikan ekoteologis (Mat 28:19-20).39 Program pembinaan iman perlu 

memasukkan pemahaman tentang teologi penciptaan, mandat pemeliharaan bumi, 

dan spiritualitas yang berorientasi pada keberlanjutan ciptaan. Melalui proses 

pendidikan seperti ini, umat didorong untuk melihat keterlibatan ekologis bukan 

sebagai aktivitas tambahan, tetapi sebagai manifestasi ketaatan kepada Allah dan 

bagian integral dari panggilan iman. Pendidikan ekoteologi juga memungkinkan 

umat memahami bahwa seluruh ciptaan berada dalam jaringan relasional yang saling 

bergantung, sehingga tanggung jawab ekologis memiliki implikasi moral yang luas 

bagi kehidupan bersama. Dalam ranah liturgis, solidaritas ekologis dimaknai melalui 

doa-doa, simbol-simbol, serta ritus-ritus yang membangkitkan kesadaran spiritual 

terhadap nilai intrinsik alam. Liturgi berfungsi sebagai ruang formasi yang 

mengarahkan umat melihat seluruh semesta sebagai kesaksian atas kemuliaan 

Allah.40 Melalui liturgi yang berwawasan ekologis, umat diajak untuk merenungkan 

keterhubungan antara kehidupan manusia dan seluruh ciptaan, sembari memahami 

bahwa tindakan mereka terhadap lingkungan adalah ekspresi dari iman yang mereka 

hidupi. Pemahaman liturgis ini meneguhkan bahwa dunia dapat dipahami sebagai 

tubuh Allah. Sebuah konsep teologis yang mengingatkan umat agar memperlakukan 

alam dengan hormat dan penuh tanggung jawab sebagai wujud kehadiran ilahi. 

Spiritualitas ekologis tampil sebagai integrasi harmonis antara iman, 

kemanusiaan, dan bumi. Spiritualitas ini mengakar pada kesadaran bahwa kasih 

Allah tidak terbatas pada manusia, tetapi meliputi seluruh ciptaan. Dalam kerangka 

ini, tindakan ekologis bukan hanya respon etis terhadap krisis lingkungan, tetapi juga 

bentuk partisipasi umat dalam misi Allah untuk memulihkan kehidupan.41 

Solidaritas ekologis, oleh karena itu, mengarahkan umat Kristen untuk merefleksikan 

dan mengaktualisasikan iman melalui praktik-praktik konkret yang membawa 

pembaruan bagi relasi manusia dengan lingkungan, serta menghidupkan kembali 

komitmen gereja dalam memperjuangkan keberlanjutan ciptaan di tengah tantangan 

ekologis masa kini. 

 
38 Peters, Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World, 46-47. 
39 Alfred Yopo dan Nelcy Mbelanggedo, “Ekoteologi dalam Kelas untuk Menumbuhkan 

Kesadaran Ekologis berbasis Ajaran Kristen pada Generasi Muda,” RASTAMAR: Jurnal Ilmu Pendidikan 
Keagamaan 1, no. 2 (2025), https://doi.org/10.63536/arastamar.v1i2.41. 

40 McFague, The Body of God: An Ecological Theology, 29-30. 
41 Boff, Cry of the Earth, Cry of the Poor, 22-25. 



 

 

 

(Kajian Teologis-Etis: Solidaritas...)     Imitatio Christo                                                                                                                          

65 
 

Selain aspek liturgis, gereja dapat mengambil peran institusional melalui 

penerapan prinsip green church, yaitu gereja yang ramah lingkungan dan 

berkelanjutan. Penerapan prinsip ini dapat diwujudkan melalui program pengelolaan 

sampah secara berkelanjutan, penggunaan energi terbarukan, dan penghijauan di 

sekitar lingkungan gereja.42 Inisiatif tersebut mencerminkan kesaksian iman yang 

nyata, menunjukkan bahwa gereja tidak hanya mengajarkan kasih dan tanggung 

jawab, tetapi juga mempraktikkannya. Tindakan ekologis yang dilakukan secara 

bersama memiliki nilai profetis karena menampakkan solidaritas iman yang konkret 

terhadap bumi dan sesama ciptaan.43 Gereja dapat menjadi pelopor perubahan 

menuju gaya hidup yang berkelanjutan dan adil secara ekologis. 

Pada tataran sosial, solidaritas ekologis dapat diimplementasikan melalui 

kolaborasi antara gereja dan masyarakat. Nilai-nilai budaya lokal seperti mapalus 

mencerminkan kesadaran kolektif akan pentingnya menjaga keseimbangan alam 

demi kesejahteraan bersama. Nilai-nilai tersebut memperkuat jaringan sosial dan rasa 

tanggung jawab bersama terhadap keberlanjutan kehidupan. Kegiatan nyata seperti 

kerja bakti, penanaman pohon dan pengelolaan sampah menjadi manifestasi konkret 

solidaritas ekologis dalam masyarakat. Etika lingkungan Kristen harus diwujudkan 

dalam tindakan kolektif yang membangun relasi harmonis antara manusia dan alam, 

bukan hanya dalam wacana moral yang abstrak.44 Ketika gereja bekerja sama dengan 

masyarakat untuk menjaga kelestarian lingkungan, hal itu menunjukkan bahwa iman 

Kristen bukanlah iman yang tertutup, melainkan iman yang transformatif dan 

partisipatif dalam kehidupan sosial.45 

Secara normatif, gagasan tentang solidaritas ekologis menuntut adanya 

transformasi menyeluruh dalam praktik hidup umat Kristen. Pola konsumsi yang 

bersifat eksploitatif, boros energi, dan tidak mempertimbangkan kapasitas ekologis 

bumi perlu digeser menuju gaya hidup yang lebih sederhana, hemat, dan berorientasi 

pada keberlanjutan. Pemaknaan ini sejalan dengan formulasi etika solidaritas yang 

dikemukakan Peters, menekankan bahwa tanggung jawab moral orang beriman 

mencakup relasi yang setara dan saling menopang dengan seluruh makhluk hidup, 

termasuk bumi sebagai rumah bersama serta generasi yang belum lahir. 46  Solidaritas 

ekologis tidak hanya mencerminkan kesadaran etis, tetapi juga komitmen spiritual 

untuk menghadirkan dunia yang lebih adil dan lestari, di mana kasih kepada Allah 

 
42 Reynaldo Lau Talengkera dan Evi S E Tumiwa, “Ekoteologi Regeneratif sebagai Paradigma 

Pemulihan Ekologis: Model Teologis untuk Penanganan Sampah dalam Komunitas Gereja,” Jurnal Ilmu 
Pendidikan Keagamaan Kristen: Arastamar 1, no. 4 (2025), https://doi.org/10.63536/arastamar.v1i4.71. 

43 Brubaker, Peters, dan Stivers, Justice in a Global Economy: Strategies for Home, Community, and 
World, 52-55. 

44 James B. Martin-Schramm dan Robert L. Stivers, Christian Environmental Ethics: A Case Method 
Approach (Maryknoll, NY: Orbis Books, 2003), 18-21. 

45 Celia Deane-Drummond, Eco-Theology (London: Darton, Longman and Todd, 2008), 142-145. 
46 Peters, Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World, 78-80. 



 

 

 

Imitatio Christo                                   (Agow & Mawuntu) 

66 
 

diterjemahkan melalui kepedulian konkret terhadap sesama manusia dan lingkungan 

hidup. 

Lebih jauh, prinsip keadilan ekologis memberikan konsekuensi yang 

signifikan bagi praksis gerejawi. Pemahaman ini menegaskan bahwa setiap tindakan 

manusia terhadap lingkungan memiliki implikasi sosial yang luas, terutama bagi 

kelompok masyarakat yang rentan secara ekonomi maupun ekologis. Ketika sumber 

daya alam dieksploitasi secara berlebihan, dampaknya bukan hanya kerusakan 

ekologis, tetapi juga makin melebarinya ketimpangan sosial dan lahirnya bentuk-

bentuk ketidakadilan struktural yang bersifat sistemik.47 Dalam perspektif teologis, 

gereja dipanggil untuk mengembangkan kesadaran kritis terhadap realitas tersebut 

dan mengambil bagian dalam memperjuangkan transformasi yang memulihkan 

relasi antara manusia, komunitas, dan alam sebagai wujud nyata dari tanggung jawab 

iman.48 

Keadilan ekologis merupakan bagian dari Kerajaan Allah yang tidak hanya 

mencakup manusia tetapi juga seluruh ciptaan.49 Solidaritas ekologis tidak sekadar 

bentuk moralitas individual, melainkan juga panggilan profetis untuk mengubah 

struktur sosial yang menindas. Secara keseluruhan, solidaritas ekologis dalam 

kehidupan gereja dan masyarakat mencerminkan perjumpaan antara iman dan 

tindakan nyata.50 Dengan demikian, solidaritas ekologis bukan hanya gagasan moral, 

tetapi panggilan iman yang universal. Gereja dan masyarakat beriman dipanggil 

untuk menumbuhkan spiritualitas ekologis yang menghidupi kasih Allah dalam 

relasi dengan sesama dan seluruh ciptaan. Melalui kesadaran ini, umat Kristen dapat 

menjadi saksi kasih yang transformatif, kasih yang menebus manusia dan 

memulihkan bumi sebagai rumah bersama bagi seluruh kehidupan. 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa solidaritas ekologis merupakan dimensi 

integral dari iman Kristen yang tidak dapat dipisahkan dari tanggung jawab moral 

terhadap ciptaan. Krisis ekologis kontemporer menunjukkan adanya disharmoni 

relasional antara manusia, budaya, dan alam, yang diperparah oleh penetrasi 

modernisasi, pola hidup konsumtif, serta pemaknaan teologis yang sering kali 

reduktif terhadap mandat penciptaan. Melalui pendekatan etnografi teologis, 

penelitian ini membuktikan bahwa pemahaman teologis umat Kristen mengenai 

pelestarian lingkungan secara umum sudah memadai, namun belum terimplementasi 

secara konsisten dalam praksis kehidupan bergereja maupun bermasyarakat. 

 
47 Ernst M. Conradie, Christianity and Ecological Theology: Resources for Further Research 

(Stellenbosch: Sun Press, 2006), 142-145. 
48 Denis Edwards, Ecology at the Heart of Faith (Maryknoll, NY: Orbis Books, 2006), 98-103. 
49 Moltmann, God in Creation: An Ecological Doctrine of Creation, 23-25. 
50 Ernst M. Conradie, Christianity and Ecological Theology: Resources for Further Research 

(Stellenbosch: Sun Press, 2006), 54-57. 



 

 

 

(Kajian Teologis-Etis: Solidaritas...)     Imitatio Christo                                                                                                                          

67 
 

Kearifan lokal seperti mapalus terbukti memiliki nilai-nilai kolektif yang sejalan 

dengan prinsip teologis mengenai tanggung jawab terhadap ciptaan dan dapat 

berfungsi sebagai medium budaya untuk memperkuat solidaritas ekologis. Namun, 

realitas lapangan menunjukkan bahwa nilai-nilai tersebut mengalami erosi akibat 

modernisasi, sehingga diperlukan upaya rekontekstualisasi agar tetap relevan dalam 

membentuk etika ekologis masyarakat beriman. Dengan demikian, penelitian ini 

dapat disimpulkan sebagai integrasi teologi penciptaan, etika solidaritas, dan kearifan 

lokal yang merupakan paradigma efektif untuk memulihkan relasi manusia dengan 

alam dalam kerangka Missio Dei. Gereja memiliki peran strategis sebagai agen 

transformasi melalui pendidikan ekoteologis, liturgi berwawasan ekologis, dan aksi 

sosial yang berkelanjutan. Solidaritas ekologis, bukan hanya gagasan etis, tetapi juga 

merupakan perwujudan iman yang menuntut keterlibatan nyata dalam memelihara, 

memberdayakan, dan memulihkan seluruh ciptaan. 

Namun demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan. Penelitian hanya 

berfokus pada komunitas Kristen dalam konteks budaya tertentu, sehingga temuan 

belum dapat digeneralisasi ke seluruh konteks gerejawi. Pendekatan etnografi 

teologis juga lebih menekankan pemaknaan dan pengalaman, sehingga belum 

mengukur secara kuantitatif dampak praksis solidaritas ekologis. Selain itu, dimensi 

kebijakan dan ekonomi-politik belum dikaji secara mendalam. Oleh karena itu, 

penelitian lanjutan perlu memperluas konteks, menggunakan pendekatan 

interdisipliner, dan memasukkan analisis struktural agar pengembangan solidaritas 

ekologis semakin komprehensif dan aplikatif.  

REKOMENDASI PENELITIAN 

Saran untuk penelitian lanjutan dapat diarahkan untuk mengeksplorasi 

bentuk-bentuk solidaritas ekologis di budaya lain sebagai pembandingan, serta 

memperluas metode dengan pendekatan partisipatif atau participatory action research 

guna menghasilkan strategi implementatif yang lebih efektif. 

REFERENSI 

Bergmann, Sigurd. Religion, Space, and the Environment. London: Routledge, 2014. 
Boff, Leonardo. Cry of the Earth, Cry of the Poor. Maryknoll, NY: Orbis Books, 1997. 
Bouma-Prediger, Steven. For the Beauty of the Earth: A Christian Vision for Creation Care. 

Grand Rapids: Baker Academic, 2010. 
Brubaker, Pamela, Rebecca Todd Peters, dan Laura A. Stivers. Justice in a Global 

Economy: Strategies for Home, Community, and World. Louisville: Westminster John 
Knox Press, 2006. 

Conradie, Ernst M. Christianity and Ecological Theology: Resources for Further Research. 
Stellenbosch: Sun Press, 2006. 

Creswell, John W. Research Design Pendekatan Kualitatif Kuantitatif, dan Mixed. 
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2013. 



 

 

 

Imitatio Christo                                   (Agow & Mawuntu) 

68 
 

Daroini, Ahmad Silmi, Dian Nur Anna, dan Lalu Nauval Ahsan Thofhani. “Harmoni 
Manusia dan Alam dalam Praktik Ekologi Masyarakat Pesisir Paciran: 
Perspektif Ilmu Sosial Profetik.” Mukaddimah: Jurnal Studi Islam 10, no. 2 (2025). 
https://doi.org/10.14421/mjsi.v10i2.4739. 

Deane-Drummond, Celia. Eco-Theology. London: Darton, Longman and Todd, 2008. 
Delviero_. “Reinterpretasi Teks Kejadian 1:28-30 dari Perspektif Bioreginalisme dan 

Implikasinya bagi Krisis Ekologi.” Jurnal Teologi Pambelum 5, no. 1 (Agustus 
2025): 113–26. https://doi.org/10.59002/jtp.v5i1.149. 

Droz, Laÿna. “Anthropocentrism as the Scapegoat of the Environmental Crisis: A 
Review.” Ethics in Science and Environmental Politics 22 (2022): 25–49. 
https://doi.org/10.3354/esep00200. 

Edwards, Denis. Ecology at the Heart of Faith. Maryknoll, NY: Orbis Books, 2006. 
Jefri, Windra Setiawan, Andros Teo Djorghi, Pelnium Tera Patandean, dan Evendi 

Trisael. “Teologi Kristen Sebagai Dasar Refleksi Iman Dan Praktik Kehidupan 
Yang Meneguhkan Relasi Dengan Allah Serta Memperkuat Solidaritas 
Kemanusiaan.” JUTEQ: Jurnal Teologi & Tafsir 2, no. 9 (2025). 
https://languar.net/index.php/JUTEQ/article/view/418. 

Juhani, Sefrianus, Hendrikus Maku, Ambros Leonangung Edu, dan Vinsensius Adi 
Gunawan. “Traditional Beliefs as an Ecotheological Force for Sustainability: 
Reinterpreting Mori Keraéng Amid the Climate Crisis.” Jurnal Studi Agama Dan 
Masyarakat 21, no. 2 (2025). 

Kiaking, Anlysia Eirene, Arkyanne Paulina Haniko, Jalia Christyanti Darundas, dan 
Jeanne Elyssa Timpua. “Pastoral Ekologis : Menjaga Ciptaan Sebagai Tanggung 
Jawab Iman.” TENTIRO: Jurnal Pendidikan dan Kesehatan 2, no. 1 (2025). 
https://doi.org/10.70420/tentiro.v2i1.137. 

Mansi, La. “Fungsi Dan Peran Tradisi Mapalus Dalam Masyarakat Minahasa, 
Sulawesi Utara.” Al-Qalam 13, no. 2 (2007). 
https://doi.org/10.31969/alq.v13i2.565. 

Martin-Schramm, James B., dan Robert L. Stivers. Christian Environmental Ethics: A 
Case Method Approach. Maryknoll, NY: Orbis Books, 2003. 

McFague, Sallie. The Body of God: An Ecological Theology. Minneapolis: Fortress Press, 
1993. 

Miles, Matthew B., dan Michael A. Haberman. Analisis Data Kualitatif: Buku Sumber 
Tentang Metode-Metode Baru. Jakarta: Universitas Indonesia, 2003. 

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2021. 
Moltmann, Jürgen. God in Creation: An Ecological Doctrine of Creation. San Francisco: 

Harper & Row, 1985. 
Ngahu, Silva S. Thesalonika. “Mendamaikan Manusia dengan Alam: Kajian 

Ekoteologi Kejadian 1:26-28.” Pengarah: Jurnal Teologi Kristen 2, no. 2 (2020): 77–
88. https://doi.org/10.36270/pengarah.v2i2.28. 

Panggarra, Robi, dan Sabda Budiman. “Revisiting the Creation Mandate ‘Be Fruitful 
and Multiply, Fill the Earth and Subdue It’ in Genesis 1:28 from an 
Ecotheological Perspective.” Evangelikal: Jurnal Teologi Injili Dan Pembinaan 
Warga Jemaat 9, no. 1 (Februari 2025): 17–29. 
https://doi.org/10.46445/ejti.v9i1.865. 



 

 

 

(Kajian Teologis-Etis: Solidaritas...)     Imitatio Christo                                                                                                                          

69 
 

Peters, Rebecca Todd. In Search of the Good Life: The Ethics of Globalization. New York: 
Continuum, 2004. 

———. Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World. Minneapolis: Fortress 
Press, 2014. 

Rasmussen, Larry L. Earth Community, Earth Ethics. Maryknoll, NY: Orbis Books, 1996. 
Sabila, Najwa, Desy Safitri, dan Sujarwo. “Pelestarian Nilai Budaya Melalui 

Pendidikan Di Tengah Arus Globalisasi.” JIIC: Jurnal Intelek Insan Cendikia 2, no. 
4 (2025). https://jicnusantara.com/index.php/jiic. 

Sarimbangun, Ramli, dan Ventje Albert Talumepa. “Misi Gereja Dalam Krisis 
Ekologi.” Educatio Christi. 6, no. 1 (2025). https://doi.org/10.70796/educatio-
christi.v6i1.130. 

Scharen, Christian, dan Aana Marie Vigen. Ethnography as Christian Theology and 
Ethics. London: Continuum, 2011. 

Simatupang, Bona Ventro. “Dignitas Manusia dalam Krisis Ekologi Berdasarkan 
Konsep Imago Dei dan Ekoteologi.” Gorga: Journal of Constructive Theology 2, no. 
1 (Agustus 2025): 19–33. https://doi.org/10.62926/jct.v2i1.108. 

Talengkera, Reynaldo Lau, dan Evi S E Tumiwa. “Ekoteologi Regeneratif sebagai 
Paradigma Pemulihan Ekologis: Model Teologis untuk Penanganan Sampah 
dalam Komunitas Gereja.” Jurnal Ilmu Pendidikan Keagamaan Kristen: Arastamar 
1, no. 4 (2025). https://doi.org/10.63536/arastamar.v1i4.71. 

Tibarrang, Wini, Irna Sangapa, Charisma Sande’ Pio Saputri, Yensi Bunga Patuju, dan 
Sindi Rante Lembang. “Menghidupkan Amanat Penciptaan: Sebuah Pendekatan 
Alkitabiah Terhadap Pelestarian Lingkungan.” In Theos : Jurnal Pendidikan dan 
Theologi 4, no. 9 (September 2024): 341–47. 
https://doi.org/10.56393/intheos.v4i9.2478. 

Wagiu, Meily M, Olivia C Wuwung, Alon Mandimpu Nainggolan, dan Febri K 
Manoppo. “The Cultural Value Of Mapalus And Its Relationship To Religious 
Moderation In North Minahasa Regency Along With Its Relevance To Christian 
Education.” Al-Qalam 29, no. 1 (Juni 2023): 151. 
https://doi.org/10.31969/alq.v29i1.1200. 

Yopo, Alfred, dan Nelcy Mbelanggedo. “Ekoteologi dalam Kelas untuk 
Menumbuhkan Kesadaran Ekologis berbasis Ajaran Kristen pada Generasi 
Muda.” RASTAMAR: Jurnal Ilmu Pendidikan Keagamaan 1, no. 2 (2025). 
https://doi.org/10.63536/arastamar.v1i2.41. 


