RC

Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen

STAK Arastamar Grimenawa Jayapura
URL: https:/ /jurnal.stakagj.ac.id/index.php/ImitatioChristo/inde

IMITATIO CHRISTO Volume 2 Nomor 1; Januari 2026

Hal. 54-69
p-ISSN: 3090-2940
e-ISSN: 3089-4018

KAJIAN TEOLOGIS-ETIS: SOLIDARITAS EKOLOGIS TERHADAP
RELASI IMAN, BUDAYA, DAN ALAM CIPTAAN

Zwingly Zchwarz Niklas Agow!", Marhaeni Mawuntu?
Fakultas Teologi, Universitas Kristen Indonesia Tomohon

ARTICLEINEFO

Email koresponden:
zwinglyagow09@gmail.co
m

Keywords:

Ecological Solidarity;
Christian Faith; Local
Culture; Ecotheology.

Kata Kunci:
Solidaritas Ekologis;
Iman Kristen; Budaya

OFENaACCESS

Abstract

The study is a background to the reality of an ecological crisis that exposes
the breakdown in human, cultural, and natural relations. While the church
and Christians in general understand the responsibility of faith in creation,
that understanding has not been consistently embodied in the practice of
daily living. The study aims to analyze ecological solidarity as the essential
dimension of the Christian faith and to review local prudence in
strengthening people's ecological ethics. The methods used are qualitative
with theological ethnographic approaches by participative observation, deep
interviews, and theological reflection on the life experiences of the
congregation. The new research lies in the formulation of an integrational
framework linking theology of creation, ethics of solidarity, and local
prudence in building contextual ecological solidarity. Studies have shown
that a theological understanding of environmental conservation is adequate,
but has not been implemented continuously. The value of Mapalus has been
proven to be in harmony with the principle of responsibility toward
creation, but it begins to be eroded by a modern current. The study
concluded that integration of theology, ethical solidarity, and local wisdom
was an effective approach in the missio dei framework of restoring human
and natural relations through the role of the church as a transformation
agent.

Abstrak

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh realitas krisis ekologis yang
menyingkap keretakan relasi antara manusia, budaya, dan alam.
Walaupun gereja dan umat Kristen pada umumnya memahami
tanggung jawab iman terhadap ciptaan, pemahaman tersebut belum
diwujudkan secara konsisten dalam praktik hidup sehari-hari.
Penelitian ini bertujuan menganalisis solidaritas ekologis sebagai
dimensi esensial iman Kristen serta mengkaji peran kearifan lokal
dalam memperkuat etika ekologis umat. Metode yang digunakan
adalah kualitatif dengan pendekatan etnografi teologis melalui
observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan refleksi teologis
atas pengalaman hidup jemaat. Kebaruan penelitian ini terletak pada
perumusan kerangka integratif yang menghubungkan teologi
penciptaan, etika solidaritas, dan kearifan lokal dalam membangun
solidaritas ekologis yang kontekstual. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa pemahaman teologis tentang pelestarian lingkungan cukup
memadai, tetapi belum diterapkan secara berkelanjutan. Nilai
mapalus terbukti selaras dengan prinsip tanggung jawab terhadap
ciptaan, namun mulai terkikis oleh arus modernisasi. Penelitian ini


https://jurnal.stakagj.ac.id/index.php/ImitatioChristo/index
mailto:zwinglyagow09@gmail.com
mailto:zwinglyagow09@gmail.com

(Kajian Teologis-Etis: Solidaritas...) Imitatio Christo

menyimpulkan bahwa integrasi teologi, etika solidaritas, dan
kearifan lokal merupakan pendekatan efektif dalam kerangka Missio
Dei untuk memulihkan relasi manusia dan alam melalui peran gereja
sebagai agen transformasi.

PENDAHULUAN

Krisis ekologis abad ke-21 menandai kegagalan relasi manusia dengan alam.
Eksploitasi sumber daya, deforestasi, polusi, dan perubahan iklim mencerminkan
disorientasi moral akibat paradigma antroposentris yang menempatkan manusia
sebagai penguasa, bukan penjaga ciptaan.! Pemahaman teologis yang keliru terhadap
mandat Allah dalam Kejadian 1:28, yang ditafsirkan secara eksploitatif, memperkuat
pemisahan antara iman dan tanggung jawab ekologis. Padahal, Alkitab menegaskan
bahwa seluruh ciptaan memiliki nilai intrinsik di hadapan Allah dan termasuk dalam
perjanjian kasih-Nya. Iman Kristen memandang relasi manusia dan alam sebagai
persekutuan kasih yang berlandaskan solidaritas ilahi untuk memelihara seluruh
ciptaan.?

Krisis ekologi tidak dapat dilepaskan dari persoalan budaya dan perubahan
sosial. Nilai-nilai budaya lokal yang dulunya menjaga harmonisasi antara manusia
dan alam mulai terkikis oleh modernisasi dan industrialisasi.> Nampak pada tradisi
masyarakat Minahasa dalam konsep mapalus di Minahasa, yang mencerminkan
solidaritas dan kepedulian terhadap alam, kini tergerus oleh modernisasi dan budaya
konsumtif.* Orientasi ekonomi menggantikan spiritualitas ekologis yang berakar
pada relasi komunitas. Karena itu, perlu rekonstruksi hubungan antara iman, budaya,
dan alam melalui pendekatan teologis-etis yang menegaskan solidaritas ekologis.
Etika ini menekankan keterkaitan manusia, budaya dan ciptaan dalam Missio Dei,
menjadikan tanggung jawab ekologis bagian dari iman dan spiritualitas. Gereja pun
dipanggil menjadi saksi solidaritas melalui ekoteologi yaitu liturgi ekologis, dan aksi
pelestarian lingkungan.

Realitas saat ini menampilkan ketegangan antara iman, budaya dan tanggung
jawab terhadap alam ciptaan di tengah arus modernitas dan krisis ekologi global. Di
satu sisi, ajaran iman Kristen menegaskan bahwa manusia adalah gambar dan rupa
Allah yang memiliki tanggung jawab untuk memelihara ciptaan. Namun di sisi lain,

1 Layna Droz, “Anthropocentrism as the Scapegoat of the Environmental Crisis: A Review,”
Ethics in Science and Environmental Politics 22 (2022): 25-49, https:/ / doi.org/10.3354/ esep00200.

2 Robi Panggarra dan Sabda Budiman, “Revisiting the Creation Mandate ‘Be Fruitful and
Multiply, Fill the Earth and Subdue It’ in Genesis 1:28 from an Ecotheological Perspective,” Evangelikal:
Jurnal  Teologi Injili Dan Pembinaan Warga Jemaat 9, no. 1 (Februari 2025): 17-29,
https:/ /doi.org/10.46445/ ejti.v9i1.865.

3 Ahmad Silmi Daroini, Dian Nur Anna, dan Lalu Nauval Ahsan Thofhani, “Harmoni Manusia
dan Alam dalam Praktik Ekologi Masyarakat Pesisir Paciran: Perspektif IImu Sosial Profetik,”
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam 10, no. 2 (2025), https:/ /doi.org/10.14421 / mjsi.v10i2.4739.

4 La Mansi, “Fungsi Dan Peran Tradisi Mapalus Dalam Masyarakat Minahasa, Sulawesi
Utara,” Al-Qalam 13, no. 2 (2007), https:/ /doi.org/10.31969/ alq.v13i2.565.

55



Imitatio Christo (Agow & Mawuntu)

praktik kehidupan manusia sering kali menunjukkan ketidakharmonisan dengan
prinsip tersebut.? Budaya lokal yang semula menopang keseimbangan ekologis justru
terdesak oleh nilai-nilai global yang eksploitatif.> Oleh karena itu, penelitian ini
hendak menjawab pertanyaan mendasar yaitu bagaimana solidaritas ekologis dapat
dipahami dan diimplementasikan dalam relasi antara iman, budaya, dan alam
ciptaan? Serta, apa implikasi teologis dan etis dari solidaritas tersebut terhadap
kehidupan umat Kristen dan masyarakat luas?

Studi ini mengkaji korelasi antara keyakinan religius dan akuntabilitas
ekologis melalui lensa teologi penciptaan dan etika solidaritas, dengan tujuan
merumuskan suatu paradigma inovatif guna meningkatkan kesadaran ekologis
kolektif. Penelitian ini sekaligus menyoroti signifikansi nilai-nilai kearifan lokal yang
mendukung keberlanjutan hidup, serta mengintegrasikannya ke dalam refleksi
teologis. Hal ini dilandasi pemahaman bahwa teologi tidak hanya bersifat dogmatis,
melainkan juga merupakan praksis etis yang memfasilitasi solidaritas empiris
terhadap seluruh ciptaan. Wacana ekoteologi di Indonesia masih cenderung terbatas
pada diskursus konseptual makro atau menitikberatkan pada dimensi tunggal,
sehingga integrasi holistik antara iman Kristiani, praktik kearifan lokal, dan tanggung
jawab ekologis masih merupakan wilayah yang kurang tersentuh. Studi-studi
terdahulu telah membahas ekoteologis seperti Juhani yang menggarisbawahi peran
kepercayaan tradisional sebagai suatu kekuatan ekoteologis yang memupuk
solidaritas ekologis. Sementara Delviero mengonstruksi kerangka teologis ekologis
melalui reinterpretasi narasi Biblika dengan pendekatan bioregionalisme.

Studi ini berupaya menelusuri keterkaitan antara keyakinan religius dan
akuntabilitas ekologis melalui pendekatan teologi penciptaan serta etika solidaritas,
dengan orientasi merumuskan suatu kerangka paradigmatik yang lebih inovatif
untuk memperkuat kesadaran ekologis kolektif. Penelitian ini juga menegaskan
pentingnya peran nilai-nilai kearifan lokal yang berkontribusi pada keberlanjutan
kehidupan, serta mengintegrasikan unsur-unsur tersebut ke dalam refleksi teologis
yang lebih komprehensif. Pemikiran ini bertolak dari pemahaman bahwa teologi
tidak berhenti pada dimensi doktrinal semata, melainkan merupakan praksis etis
yang meneguhkan solidaritas nyata terhadap seluruh ciptaan. Dalam konteks
Indonesia, diskursus ekoteologi masih cenderung bersifat makro-konseptual atau
berfokus pada satu dimensi tertentu, sehingga integrasi holistik antara iman Kristiani,
praktik kebudayaan lokal, dan tanggung jawab ekologis belum memperoleh ruang
kajian yang memadai. Padahal, relevansi ekoteologi di Indonesia semakin krusial

5 Anlysia Eirene Kiaking dkk., “Pastoral Ekologis : Menjaga Ciptaan Sebagai Tanggung Jawab
Iman,” TENTIRO: Jurnal Pendidikan dan Kesehatan 2, no. 1 (2025),
https:/ /doi.org/10.70420/ tentiro.v2i1.137.

¢ Najwa Sabila, Desy Safitri, dan Sujarwo, “Pelestarian Nilai Budaya Melalui Pendidikan Di
Tengah Arus Globalisasi,” JIIC: Jurnal Intelek Insan  Cendikia 2, mno. 4 (2025),
https:/ /jicnusantara.com/index.php/jiic.

56



(Kajian Teologis-Etis: Solidaritas...) Imitatio Christo

mengingat kompleksitas persoalan ekologis yang berkaitan dengan perubahan iklim,
degradasi lingkungan, serta krisis relasional antara manusia dan alam.

Kajian-kajian sebelumnya sesungguhnya telah memberi landasan awal.
Misalnya, penelitian Juhani menyoroti bagaimana keyakinan dan praktik tradisional
dapat berfungsi sebagai kekuatan ekoteologis yang memupuk solidaritas ekologis
dalam komunitas lokal.” Sementara itu, Delviero membangun konstruksi teologis
yang berorientasi ekologis melalui reinterpretasi narasi-narasi Alkitab dengan
pendekatan bioregionalisme, yang menekankan keterikatan manusia dengan konteks
ekologis tempat ia berada.® Wini Tibarrang, Irna Sangapaa, Charisma Sande” Pio
Saputria, Yensi Bunga Patujua, & Sindi Rante Lembang mengkaji hubungan teologis
antara Imago Dei dan tanggung jawab ekologis, serta menunjukkan kesenjangan
antara prinsip teologis dan perilaku manusia kontemporer terhadap lingkungan.®
Adapun Bona Ventro Simatupang yang membahas keterkaitan antara konsep Imago
Dei dan tanggung jawab ekologis, menegaskan bahwa krisis ekologis tidak dapat
dilepaskan dari nilai iman Kristen serta perlunya pendekatan ekoteologis dalam
konteks budaya dan modernitas.l® Meskipun sejumlah penelitian telah berupaya
mengintegrasikan dimensi teologis, budaya, dan tanggung jawab ekologis, integrasi
tersebut umumnya masih bersifat tematik atau normatif, belum dirumuskan dalam
kerangka analitis yang secara eksplisit menempatkan solidaritas ekologis sebagai
pusat praksis iman dalam konteks budaya tertentu. Oleh karena itu, gap penelitian
ini terletak bukan pada ketiadaan upaya integrasi, melainkan pada kebutuhan akan
model yang lebih sistematis, kontekstual, dan aplikatif. Novelty penelitian ini terletak
pada upaya merumuskan solidaritas ekologis sebagai inti praksis iman yang
dibangun melalui dialog antara teologi Kristen, kearifan budaya lokal, dan tuntutan
etika ekologis kontemporer, sehingga menghasilkan kerangka ekoteologi integratif
yang tidak hanya reflektif secara teoretis, tetapi juga kontekstual dan aplikatif dalam
menjawab krisis ekologi di tengah keberagaman budaya.

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya diarahkan pada proses refleksi
akademis yang bersifat teoritis, tetapi juga mengembangkan sebuah paradigma
solidaritas ekologis yang memadukan secara terpadu dimensi iman, kebudayaan
lokal, dan realitas kosmik dalam kerangka Missio Dei. Paradigma ini menegaskan

7 Sefrianus Juhani dkk., “Traditional Beliefs as an Ecotheological Force for Sustainability:
Reinterpreting Mori Keraéng Amid the Climate Crisis,” Jurnal Studi Agama Dan Masyarakat 21, no. 2
(2025).

8 Delviero_, “Reinterpretasi Teks Kejadian 1:28-30 dari Perspektif Bioreginalisme dan
Implikasinya bagi Krisis Ekologi,” Jurnal Teologi Pambelum 5, no. 1 (Agustus 2025): 113-26,
https:/ /doi.org/10.59002/jtp.v5i1.149.

® Wini Tibarrang dkk., “Menghidupkan Amanat Penciptaan: Sebuah Pendekatan Alkitabiah
Terhadap Pelestarian Lingkungan,” In Theos : Jurnal Pendidikan dan Theologi 4, no. 9 (September 2024):
341-47, https:/ / doi.org/10.56393/intheos.v4i9.2478.

10 Bona Ventro Simatupang, “Dignitas Manusia dalam Krisis Ekologi Berdasarkan Konsep
Imago Dei dan Ekoteologi,” Gorga: Journal of Constructive Theology 2, no. 1 (Agustus 2025): 19-33,
https:/ /doi.org/10.62926/jct.v2i1.108.

57



Imitatio Christo (Agow & Mawuntu)

bahwa solidaritas ekologis merupakan perwujudan konkret dari spiritualitas yang
bertanggung jawab, yakni spiritualitas yang tidak berhenti pada kesadaran religius,
tetapi diwujudkan dalam komitmen nyata untuk merawat dan memulihkan
kehidupan. Dalam perspektif ini, iman Kristiani dipahami sebagai iman yang hidup
dan aktif, yang mendorong komunitas berperan dalam memulihkan tatanan ciptaan
sesuai dengan tujuan atau teleos ilahi. Solidaritas ekologis juga dipandang sebagai
panggilan moral yang menuntut keterlibatan manusia dalam usaha pemulihan relasi
antara manusia, budaya, dan alam semesta. Oleh karena itu, teologi tidak lagi
diposisikan sebatas disiplin konseptual, melainkan sebagai praksis etis yang berakar
dalam konteks sosial dan ekologis. Penelitian ini pada akhirnya memosisikan teologi
sebagai usaha reflektif yang berorientasi pada tindakan, yang mampu menjembatani
iman, budaya, dan alam dalam sebuah relasi yang saling meneguhkan. Dengan
pendekatan tersebut, teologi dihadirkan sebagai instrumen transformasi yang
meneguhkan solidaritas ekologis sebagai bagian integral dari kehidupan beriman.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menerapkan kualitatif sebagai metode yang bertujuan untuk
mengeksplorasi kajian teologis-etis: solidaritas ekologis terhadap relasi iman, budaya,
dan alam ciptaan.!’ Pendekatan kualitatif dipilih agar peneliti dapat memahami
secara mendalam makna, nilai, dan praktik yang berkembang dalam masyarakat,
khususnya yang berkaitan dengan hubungan antara iman Kristen, budaya lokal, dan
tanggung jawab ekologis.’? Pendekatan yang digunakan adalah etnografi teologis,
yaitu pendekatan yang memadukan penelitian etnografis dengan refleksi teologis
untuk memahami pengalaman iman yang diwujudkan dalam praktik budaya dan
solidaritas ekologis.*> Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara dan
observasi terhadap komunitas yang masih mempertahankan praktik ekologis
tradisional, seperti mapalus di Minahasa. Selanjutnya, data dianalisis secara deskriptif-
reflektif untuk mengidentifikasi keterkaitan antara iman, budaya, dan ekologi dalam
kerangka Missio Dei.4

HASIL

Berdasarkan hasil wawancara dan observasi lapangan, diperoleh temuan
bahwa tingkat kesadaran ekologis dalam komunitas umat Kristen masih
menunjukkan keragaman dan belum sepenuhnya terinternalisasi dalam praktik

11 Matthew B. Miles dan Michael A. Haberman, Analisis Data Kualitatif: Buku Sumber Tentang
Metode-Metode Baru (Jakarta: Universitas Indonesia, 2003), 1-2.

12 John W. Creswell, Research Design Pendekatan Kualitatif Kuantitatif, dan Mixed (Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2013), 4.

13 Christian Scharen dan Aana Marie Vigen, Ethnography as Christian Theology and Ethics
(London: Continuum, 2011).

14 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2021).

58



(Kajian Teologis-Etis: Solidaritas...) Imitatio Christo

kehidupan iman sehari-hari. Sebagian besar responden memiliki pemahaman yang
cukup baik mengenai pentingnya pelestarian lingkungan sebagai bagian dari
tanggung jawab iman, namun implementasinya masih terbatas pada tataran
konseptual dan belum terejawantah secara nyata dalam aktivitas gerejawi maupun
sosial. Hasil observasi juga mengindikasikan bahwa pola hidup konsumtif serta
kebiasaan membuang sampah sembarangan masih cukup dominan, baik di
lingkungan gereja maupun di masyarakat sekitarnya. Kendati demikian, ditemukan
pula sejumlah inisiatif sederhana seperti kegiatan penghijauan, penanaman pohon,
dan kerja bakti kebersihan yang dilaksanakan secara spontan sebagai bentuk ekspresi
kepedulian terhadap lingkungan meskipun belum berlangsung secara terencana dan
berkesinambungan.

Dalam konteks budaya lokal, masyarakat masih mempertahankan sejumlah
nilai tradisional yang merefleksikan bentuk solidaritas ekologis, antara lain semangat
gotong royong dan kebersamaan yang terwujud dalam praktik mapalus.
Tradisi mapalus dipandang sebagai manifestasi solidaritas sosial yang memiliki
potensi menjadi jembatan antara dimensi iman dan kepedulian ekologis. Konsep ini
tidak hanya berfokus pada kerja kolektif dalam ranah sosial, tetapi juga mencakup
dimensi kepedulian terhadap pelestarian alam sebagai sumber kehidupan bersama.
Nilai-nilai yang terkandung di dalamnya menunjukkan keselarasan dengan prinsip
teologis mengenai tanggung jawab manusia terhadap ciptaan. Namun demikian,
hasil observasi mengindikasikan bahwa nilai-nilai tersebut mulai mengalami
pergeseran akibat pengaruh modernisasi dan pola hidup individualistik yang kian
menguat.

Secara umum, temuan hasil wawancara dan observasi mengungkapkan
adanya kesenjangan antara pemahaman iman dan aktualisasi nyata dalam tindakan
pelestarian lingkungan. Nilai-nilai iman Kristen serta warisan budaya lokal pada
dasarnya mengandung fondasi yang kuat bagi pengembangan solidaritas ekologis.
Meskipun demikian, diperlukan wupaya berkelanjutan melalui pendidikan,
pendampingan, dan keteladanan agar nilai-nilai tersebut dapat diinternalisasi dan
dihidupi secara konsisten dalam praksis kehidupan bergereja maupun dalam
dinamika sosial masyarakat.

PEMBAHASAN
Etika Solidaritas Ekoteologis: Integrasi Iman, Manusia, dan Alam

Etika solidaritas ekoteologi merupakan suatu pendekatan teologis-etis yang
berupaya mengintegrasikan iman, kemanusiaan, dan tanggung jawab ekologis ke
dalam satu kesatuan spiritual yang utuh.’®> Konsep ini berangkat dari kesadaran
bahwa krisis ekologis bukan hanya persoalan lingkungan hidup, tetapi juga persoalan

15 Jurgen Moltmann, God in Creation: An Ecological Doctrine of Creation (San Francisco: Harper &
Row, 1985), 12-15.

59



Imitatio Christo (Agow & Mawuntu)

teologis dan moral yang menyingkap krisis relasi antara manusia, Allah, dan alam
ciptaan.’® Rebecca Todd Peters menyebut kondisi ini sebagai krisis etis global yaitu
kegagalan manusia untuk mewujudkan solidarity ethics atau etika solidaritas yang
menempatkan semua makhluk dalam jaringan saling ketergantungan yang
dikehendaki Allah.?”

Dalam kerangka teologi penciptaan, seluruh ciptaan dipahami sebagai bagian
integral dari karya Allah yang memiliki nilai intrinsik dan martabat yang sama di
hadapan-Nya karena Allah menjadikan segalanya sungguh amat baik (Kej 1:31).18
Dunia bukanlah milik manusia, melainkan bagian dari creatio continua, karya
penciptaan Allah yang terus berlangsung.!® Karena itu, manusia dipanggil untuk
menjadi rekan kerja Allah dalam memelihara kehidupan (Kej 2:15). Pandangan ini
menolak paradigma antroposentris yang menempatkan manusia sebagai penguasa
tunggal atas alam, dan menggantinya dengan paradigma teosentris yang
menempatkan Allah sebagai pusat dari seluruh ciptaan.2? Dalam konteks ini,
solidaritas ekologis bukan hanya kepekaan moral terhadap lingkungan, melainkan
wujud iman yang sejati yang menegaskan keterkaitan antara Allah, manusia, dan
alam ciptaan.

Teologi solidaritas ekologis menekankan bahwa iman Kristen sejati harus
melahirkan tindakan eco-justice, yaitu keadilan ekologis yang mencakup dimensi
sosial dan spiritual (Yak 2:17).21 Manusia sebagai imago Dei dipanggil bukan untuk
menaklukkan bumi, melainkan untuk meneladani kasih dan tanggung jawab Allah
terhadap ciptaan. Peters mengaitkan imago Dei dengan konsep tanggung jawab moral
global yang mengharuskan manusia mengubah sistem ekonomi, sosial, dan politik
yang merusak bumi.?> Dalam pemikiran ini, dosa ekologis tidak hanya bersifat
personal, tetapi juga struktural. Karena itu, iman tidak cukup diekspresikan melalui
sikap pribadi yang peduli lingkungan, tetapi menuntut transformasi sistemik menuju
tatanan dunia yang berkeadilan bagi semua ciptaan. Sebab, Allah hadir bagi seluruh
ciptaan sebagai Roh kehidupan yang memelihara dunia (Yes 44:3-4). Karena itu
teologi harus bersifat ekologis, di mana iman Kristen berakar pada pemahaman
bahwa dunia adalah rumah Allah (oikos tou theou).?> Tindakan merusak alam berarti
menentang kehadiran Allah sendiri. Maka, etika solidaritas ekologis menegaskan

16 Leonardo Boff, Cry of the Earth, Cry of the Poor (Maryknoll, NY: Orbis Books, 1997), 30-33.

17 Rebecca Todd Peters, In Search of the Good Life: The Ethics of Globalization (New York:
Continuum, 2004), 22-24.

18 Moltmann, God in Creation: An Ecological Doctrine of Creation, 14.

19 Boff, Cry of the Earth, Cry of the Poor, 32.
2 Gilva S. Thesalonika Ngahu, “Mendamaikan Manusia dengan Alam: Kajian Ekoteologi Kejadian 1:26-
28,” Pengarah: Jurnal Teologi Kristen 2, no. 2 (2020): 77-88, https:/ / doi.org/10.36270/ pengarah.v2i2.28.

21 Rebecca Todd Peters, Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World (Minneapolis:
Fortress Press, 2014), 78-80.

22 Peters, 102-105.

2 Moltmann, God in Creation: An Ecological Doctrine of Creation, 30-33.

60



(Kajian Teologis-Etis: Solidaritas...) Imitatio Christo

bahwa seluruh ciptaan adalah subjek moral yang harus dihormati.?* Perspektif ini
mengubah cara pandang manusia dari penguasa ciptaan menjadi pelayan ciptaan.

Menurut Boff, pembahasan mengenai keadilan sosial dan keadilan ekologis
tidak dapat dipisahkan satu sama lain, sebab penderitaan yang dialami bumi dan
ketidakadilan yang menimpa kelompok miskin berakar pada struktur ekonomi,
politik, dan budaya yang sama.?> Oleh karena itu, solidaritas ekologis menuntut
keterlibatan konkret dalam upaya melawan berbagai bentuk ketidakadilan yang
bersifat ekologis maupun sosial, karena Allah memandang bersalah mereka yang
membinasakan bumi (Wahyu 11:18). Dalam kerangka ini, pandangan Peters dan Boff
saling berkaitan, karena keduanya menegaskan bahwa solidaritas adalah tindakan
iman yang mengupayakan keadilan bagi seluruh ciptaan.

Gagasan dunia sebagai tubuh Allah (Kol 1:16-17) yang diperkenalkan Boff
memberikan landasan teologis dan reflektif bagi pengembangan etika solidaritas
ekologis. Perspektif ini menegaskan bahwa realitas material bukan sekadar entitas
tisik, melainkan perwujudan kehadiran Allah dalam dunia. 26 Setiap perlakuan
manusia terhadap lingkungan baik tindakan yang memelihara maupun yang
merusak dipahami sebagai tindakan yang ditujukan kepada tubuh Allah itu sendiri
(Mzm 24:1). Implikasi teologis dari pandangan ini sangat mendalam, karena
mengubah cara umat beriman memahami relasi mereka dengan alam. Pemahaman
tersebut mengarahkan komunitas Kristen untuk memperlakukan alam bukan sebagai
objek eksploitasi atau sekadar sumber daya yang dapat dimanfaatkan secara
utilitarian, tetapi sebagai mitra spiritual yang berada dalam hubungan timbal balik.
Relasi ini berakar pada iman kepada Allah Sang Pencipta (Kol 1:19-20), yang
memanggil manusia untuk menjalin hubungan kasih, menghormati integritas
ciptaan, dan mengambil bagian dalam karya pemulihan demi keberlanjutan seluruh
kehidupan.

Kesadaran teologis ini menemukan relevansi praksisnya ketika diwujudkan
dalam konteks kehidupan budaya lokal, di mana nilai-nilai kearifan tradisional turut
memperkuat komitmen ekologis umat beriman.?” Dalam kerangka inilah, solidaritas
ekologis harus diwujudkan secara kontekstual, salah satunya melalui
tradisi mapalus pada masyarakat Minahasa yang menjadi contoh konkret dari
solidaritas ekologis yang hidup dalam praktik sosial dan budaya masyarakat.
Mapalus merupakan bentuk gotong royong yang mencerminkan nilai kebersamaan,

2 Larry L. Rasmussen, Earth Community, Earth Ethics (Maryknoll, NY: Orbis Books, 1996), 55-
58.

2 Boff, Cry of the Earth, Cry of the Poor, 58-61.

26 Sallie McFague, The Body of God: An Ecological Theology (Minneapolis: Fortress Press, 1993),
28-31.

27 Sigurd Bergmann, Religion, Space, and the Environment (London: Routledge, 2014), 112-115.

61



Imitatio Christo (Agow & Mawuntu)

kepedulian, dan tanggung jawab bersama.?® Jikalau disandingkan dengan konsep
Peters, maka mapalus dapat dimaknai sebagai praksis keadilan ekologis karena
menumbuhkan kesadaran akan keterhubungan dan tanggung jawab kolektif
terhadap ciptaan.?

Proses modernisasi dan industrialisasi yang terus berlangsung telah
menimbulkan perubahan signifikan terhadap pola hidup masyarakat, khususnya
dalam relasi mereka dengan lingkungan.3® Transformasi sosial tersebut secara
perlahan mereduksi nilai-nilai kearifan lokal yang sebelumnya menopang kehidupan
komunal dan menjaga keharmonisan ekologis. Budaya hidup konsumtif serta
orientasi individualistik yang kian menguat menyebabkan melemahnya praktik
solidaritas ekologis yang dahulu menjadi fondasi kehidupan sosial termasuk dalam
tradisi seperti mapalus. Dalam kerangka etis, Peters mengidentifikasi gejala ini
sebagai idolatry of growth, yakni sikap penyembahan terhadap pertumbuhan ekonomi
tanpa batas yang menempatkan keberhasilan material di atas martabat manusia dan
keberlanjutan ciptaan.3! Paradigma tersebut kemudian menghasilkan krisis ekologis
dan moral yang menuntut respons teologis yang lebih mendalam.

Melihat kondisi demikian, rekontekstualisasi budaya lokal menjadi urgensi
etis dan teologis agar nilai-nilai solidaritas yang terkandung dalam tradisi
seperti mapalus dapat dihidupkan kembali dalam konteks kekinian. Reformulasi nilai
budaya ini perlu dilakukan dalam terang iman Kristen dan prinsip-prinsip ekoteologi
yang menekankan keterhubungan integral antara manusia, komunitas, dan alam
ciptaan. Dalam kerangka etika Kristen, solidaritas ekologis memuat dua prinsip moral
utama yang saling berkelindan, yaitu ethics of love dan ethics of care (lihat: Mat 22:37-
39). Prinsip ethics of love menegaskan bahwa kasih dalam tradisi Kristen tidak dapat
direduksi hanya sebagai kebajikan privat, melainkan harus diwujudkan sebagai etika
publik yang memengaruhi struktur, kebijakan, dan perilaku sosial secara lebih luas.
Kasih sebagai etika publik mengarahkan komunitas iman untuk terlibat dalam
transformasi sosial yang memperjuangkan keadilan ekologis dan kesejahteraan
ciptaan. 32 Sementara itu, ethics of care menegaskan bahwa kepedulian bukan sekadar
sikap personal, melainkan mandat sosial yang berakar pada relasi saling
ketergantungan antara manusia dan seluruh makhluk hidup. Kepedulian ekologis
tidak hanya berkaitan dengan sensitivitas moral, tetapi juga dengan komitmen
kolektif untuk memelihara keberlanjutan kehidupan.3® Prinsip ini memperluas
pemahaman tanggung jawab moral gereja dan masyarakat, dari sekadar tindakan

28 Meily M Wagiu dkk., “The Cultural Value Of Mapalus And Its Relationship To Religious
Moderation In North Minahasa Regency Along With Its Relevance To Christian Education,” Al-Qalam
29, no. 1 (Juni 2023): 151, https:/ /doi.org/10.31969/alq.v29i1.1200.

2 Peters, Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World, 108-111.

30 Droz, “ Anthropocentrism as the Scapegoat of the Environmental Crisis: A Review.”

31 Peters, 130-133.

32 Peters, 86.

33 Peters, 118.

62



(Kajian Teologis-Etis: Solidaritas...) Imitatio Christo

karitatif menuju upaya sistematis yang mendukung pemulihan ekosistem dan
transformasi budaya.

Kedua prinsip moral tersebut menjadi fondasi etis bagi tindakan ekologis yang
berorientasi pada pemeliharaan, pembaruan, dan perlindungan kehidupan dalam
seluruh dimensinya. Gereja sebagai komunitas iman memiliki peran strategis dalam
menginternalisasikan kedua nilai ini melalui berbagai bentuk praksis gerejawi, seperti
pendidikan teologis yang berwawasan ekologi, penyusunan liturgi yang menekankan
spiritualitas penciptaan, serta aksi sosial yang mendorong keterlibatan langsung
dalam upaya pelestarian lingkungan.3* Gereja tidak hanya berfungsi sebagai ruang
spiritual, tetapi juga sebagai agen transformasi yang mempromosikan solidaritas
ekologis sebagai bagian integral dari panggilan iman.% Integrasi nilai-nilai ini
diharapkan mampu membangun kesadaran kolektif yang lebih mendalam terhadap
pentingnya menjaga keberlanjutan ciptaan, serta memulihkan hubungan harmonis
antara manusia dan lingkungan dalam konteks tantangan ekologis kontemporer.

Dengan demikian, etika solidaritas ekoteologi menjadi sintesis antara dimensi
teologis, etis, dan kultural yang membentuk paradigma baru dalam teologi
kontemporer. Paradigma ini menegaskan bahwa iman Kristen tidak dapat dipisahkan
dari tanggung jawab ekologis dan sosial, sebab keduanya merupakan ekspresi kasih
Allah yang universal terhadap ciptaan. Iman sejati harus melahirkan teologi praksis
yang membebaskan kehidupan yaitu menghadirkan kasih Allah melalui tindakan
nyata bagi manusia dan alam.3¢ Solidaritas ekologis menjadi wujud iman yang
holistik menyatukan relasi spiritual, moral, dan sosial antara manusia, budaya, dan
alam ciptaan. Konsep ini menghadirkan arah baru bagi teologi Kristen masa kini, di
mana iman harus diwujudkan melalui tanggung jawab ekologis yang berkeadilan,
berkelanjutan dan selaras dengan kehendak Sang Pencipta.

Solidaritas Ekologis dalam Kehidupan Gereja dan Masyarakat

Secara praksis, solidaritas ekologis terwujud melalui rangkaian tindakan nyata
yang memadukan penghayatan iman dengan tanggung jawab ekologis dalam
kehidupan gerejawi maupun dalam relasi sosial yang lebih luas. Gereja, sebagai
institusi moral sekaligus spiritual, memegang posisi penting dalam membentuk
kesadaran ekologis umat melalui proses pendidikan, ritual liturgis, dan berbagai
bentuk pelayanan sosial.3” Dengan demikian, gereja tidak hanya berfungsi sebagai
ruang peribadahan, tetapi juga sebagai pusat pembentukan etika dan transformasi

34 Steven Bouma-Prediger, For the Beauty of the Earth: A Christian Vision for Creation Care (Grand
Rapids: Baker Academic, 2010), 145-147.

% Ramli Sarimbangun dan Ventje Albert Talumepa, “Misi Gereja Dalam Krisis Ekologi,”
Educatio Christi. 6, no. 1 (2025), https:/ /doi.org/10.70796 / educatio-christi.v6i1.130.

% Jefri dkk., “Teologi Kristen Sebagai Dasar Refleksi Iman Dan Praktik Kehidupan Yang
Meneguhkan Relasi Dengan Allah Serta Memperkuat Solidaritas Kemanusiaan,” JUTEQ: Jurnal Teologi
& Tafsir 2, no. 9 (2025), https:/ /languar.net/index.php/JUTEQ/ article/view /418.

%7 Kiaking dkk., “Pastoral Ekologis : Menjaga Ciptaan Sebagai Tanggung Jawab Iman.”

63



Imitatio Christo (Agow & Mawuntu)

sosial yang menanamkan sikap bertanggung jawab terhadap alam sebagai bagian dari
karya penciptaan Allah. 38 Dalam perspektif ini, iman Kristen yang autentik menuntut
komitmen yang konsisten terhadap keadilan ekologis dan sosial, sebab kerusakan
lingkungan tidak sekadar mencederai keseimbangan ekologis, tetapi juga merupakan
bentuk penolakan terhadap kasih Allah yang menopang kehidupan serta relasi
antarmakhluk.

Salah satu instrumen penting dalam membangun kesadaran ekologis adalah
pendidikan ekoteologis (Mat 28:19-20).3° Program pembinaan iman perlu
memasukkan pemahaman tentang teologi penciptaan, mandat pemeliharaan bumi,
dan spiritualitas yang berorientasi pada keberlanjutan ciptaan. Melalui proses
pendidikan seperti ini, umat didorong untuk melihat keterlibatan ekologis bukan
sebagai aktivitas tambahan, tetapi sebagai manifestasi ketaatan kepada Allah dan
bagian integral dari panggilan iman. Pendidikan ekoteologi juga memungkinkan
umat memahami bahwa seluruh ciptaan berada dalam jaringan relasional yang saling
bergantung, sehingga tanggung jawab ekologis memiliki implikasi moral yang luas
bagi kehidupan bersama. Dalam ranah liturgis, solidaritas ekologis dimaknai melalui
doa-doa, simbol-simbol, serta ritus-ritus yang membangkitkan kesadaran spiritual
terhadap nilai intrinsik alam. Liturgi berfungsi sebagai ruang formasi yang
mengarahkan umat melihat seluruh semesta sebagai kesaksian atas kemuliaan
Allah.40 Melalui liturgi yang berwawasan ekologis, umat diajak untuk merenungkan
keterhubungan antara kehidupan manusia dan seluruh ciptaan, sembari memahami
bahwa tindakan mereka terhadap lingkungan adalah ekspresi dari iman yang mereka
hidupi. Pemahaman liturgis ini meneguhkan bahwa dunia dapat dipahami sebagai
tubuh Allah. Sebuah konsep teologis yang mengingatkan umat agar memperlakukan
alam dengan hormat dan penuh tanggung jawab sebagai wujud kehadiran ilahi.

Spiritualitas ekologis tampil sebagai integrasi harmonis antara iman,
kemanusiaan, dan bumi. Spiritualitas ini mengakar pada kesadaran bahwa kasih
Allah tidak terbatas pada manusia, tetapi meliputi seluruh ciptaan. Dalam kerangka
ini, tindakan ekologis bukan hanya respon etis terhadap krisis lingkungan, tetapi juga
bentuk partisipasi umat dalam misi Allah untuk memulihkan kehidupan.4!
Solidaritas ekologis, oleh karena itu, mengarahkan umat Kristen untuk merefleksikan
dan mengaktualisasikan iman melalui praktik-praktik konkret yang membawa
pembaruan bagi relasi manusia dengan lingkungan, serta menghidupkan kembali
komitmen gereja dalam memperjuangkan keberlanjutan ciptaan di tengah tantangan
ekologis masa kini.

38 Peters, Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World, 46-47.

% Alfred Yopo dan Nelcy Mbelanggedo, “Ekoteologi dalam Kelas untuk Menumbuhkan
Kesadaran Ekologis berbasis Ajaran Kristen pada Generasi Muda,” RASTAMAR: Jurnal Ilmu Pendidikan
Keagamaan 1, no. 2 (2025), https:/ /doi.org/10.63536/ arastamar.v1i2.41.

40 McFague, The Body of God: An Ecological Theology, 29-30.

41 Boff, Cry of the Earth, Cry of the Poor, 22-25.

64



(Kajian Teologis-Etis: Solidaritas...) Imitatio Christo

Selain aspek liturgis, gereja dapat mengambil peran institusional melalui
penerapan prinsip green church, yaitu gereja yang ramah lingkungan dan
berkelanjutan. Penerapan prinsip ini dapat diwujudkan melalui program pengelolaan
sampah secara berkelanjutan, penggunaan energi terbarukan, dan penghijauan di
sekitar lingkungan gereja.#? Inisiatif tersebut mencerminkan kesaksian iman yang
nyata, menunjukkan bahwa gereja tidak hanya mengajarkan kasih dan tanggung
jawab, tetapi juga mempraktikkannya. Tindakan ekologis yang dilakukan secara
bersama memiliki nilai profetis karena menampakkan solidaritas iman yang konkret
terhadap bumi dan sesama ciptaan.®3 Gereja dapat menjadi pelopor perubahan
menuju gaya hidup yang berkelanjutan dan adil secara ekologis.

Pada tataran sosial, solidaritas ekologis dapat diimplementasikan melalui
kolaborasi antara gereja dan masyarakat. Nilai-nilai budaya lokal seperti mapalus
mencerminkan kesadaran kolektif akan pentingnya menjaga keseimbangan alam
demi kesejahteraan bersama. Nilai-nilai tersebut memperkuat jaringan sosial dan rasa
tanggung jawab bersama terhadap keberlanjutan kehidupan. Kegiatan nyata seperti
kerja bakti, penanaman pohon dan pengelolaan sampah menjadi manifestasi konkret
solidaritas ekologis dalam masyarakat. Etika lingkungan Kristen harus diwujudkan
dalam tindakan kolektif yang membangun relasi harmonis antara manusia dan alam,
bukan hanya dalam wacana moral yang abstrak.* Ketika gereja bekerja sama dengan
masyarakat untuk menjaga kelestarian lingkungan, hal itu menunjukkan bahwa iman
Kristen bukanlah iman yang tertutup, melainkan iman yang transformatif dan
partisipatif dalam kehidupan sosial.#>

Secara normatif, gagasan tentang solidaritas ekologis menuntut adanya
transformasi menyeluruh dalam praktik hidup umat Kristen. Pola konsumsi yang
bersifat eksploitatif, boros energi, dan tidak mempertimbangkan kapasitas ekologis
bumi perlu digeser menuju gaya hidup yang lebih sederhana, hemat, dan berorientasi
pada keberlanjutan. Pemaknaan ini sejalan dengan formulasi etika solidaritas yang
dikemukakan Peters, menekankan bahwa tanggung jawab moral orang beriman
mencakup relasi yang setara dan saling menopang dengan seluruh makhluk hidup,
termasuk bumi sebagai rumah bersama serta generasi yang belum lahir. 46 Solidaritas
ekologis tidak hanya mencerminkan kesadaran etis, tetapi juga komitmen spiritual
untuk menghadirkan dunia yang lebih adil dan lestari, di mana kasih kepada Allah

42 Reynaldo Lau Talengkera dan Evi S E Tumiwa, “Ekoteologi Regeneratif sebagai Paradigma
Pemulihan Ekologis: Model Teologis untuk Penanganan Sampah dalam Komunitas Gereja,” Jurnal Ilmu
Pendidikan Keagamaan Kristen: Arastamar 1, no. 4 (2025), https:/ /doi.org/10.63536/ arastamar.v1i4.71.

4 Brubaker, Peters, dan Stivers, Justice in a Global Economy: Strategies for Home, Community, and
World, 52-55.

44 James B. Martin-Schramm dan Robert L. Stivers, Christian Environmental Ethics: A Case Method
Approach (Maryknoll, NY: Orbis Books, 2003), 18-21.

4 Celia Deane-Drummond, Eco-Theology (London: Darton, Longman and Todd, 2008), 142-145.

46 Peters, Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World, 78-80.

65



Imitatio Christo (Agow & Mawuntu)

diterjemahkan melalui kepedulian konkret terhadap sesama manusia dan lingkungan
hidup.

Lebih jauh, prinsip keadilan ekologis memberikan konsekuensi yang
signifikan bagi praksis gerejawi. Pemahaman ini menegaskan bahwa setiap tindakan
manusia terhadap lingkungan memiliki implikasi sosial yang luas, terutama bagi
kelompok masyarakat yang rentan secara ekonomi maupun ekologis. Ketika sumber
daya alam dieksploitasi secara berlebihan, dampaknya bukan hanya kerusakan
ekologis, tetapi juga makin melebarinya ketimpangan sosial dan lahirnya bentuk-
bentuk ketidakadilan struktural yang bersifat sistemik.4” Dalam perspektif teologis,
gereja dipanggil untuk mengembangkan kesadaran kritis terhadap realitas tersebut
dan mengambil bagian dalam memperjuangkan transformasi yang memulihkan
relasi antara manusia, komunitas, dan alam sebagai wujud nyata dari tanggung jawab
iman.48

Keadilan ekologis merupakan bagian dari Kerajaan Allah yang tidak hanya
mencakup manusia tetapi juga seluruh ciptaan.4’ Solidaritas ekologis tidak sekadar
bentuk moralitas individual, melainkan juga panggilan profetis untuk mengubah
struktur sosial yang menindas. Secara keseluruhan, solidaritas ekologis dalam
kehidupan gereja dan masyarakat mencerminkan perjumpaan antara iman dan
tindakan nyata.5? Dengan demikian, solidaritas ekologis bukan hanya gagasan moral,
tetapi panggilan iman yang universal. Gereja dan masyarakat beriman dipanggil
untuk menumbuhkan spiritualitas ekologis yang menghidupi kasih Allah dalam
relasi dengan sesama dan seluruh ciptaan. Melalui kesadaran ini, umat Kristen dapat
menjadi saksi kasih yang transformatif, kasih yang menebus manusia dan
memulihkan bumi sebagai rumah bersama bagi seluruh kehidupan.

KESIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa solidaritas ekologis merupakan dimensi
integral dari iman Kristen yang tidak dapat dipisahkan dari tanggung jawab moral
terhadap ciptaan. Krisis ekologis kontemporer menunjukkan adanya disharmoni
relasional antara manusia, budaya, dan alam, yang diperparah oleh penetrasi
modernisasi, pola hidup konsumtif, serta pemaknaan teologis yang sering kali
reduktif terhadap mandat penciptaan. Melalui pendekatan etnografi teologis,
penelitian ini membuktikan bahwa pemahaman teologis umat Kristen mengenai
pelestarian lingkungan secara umum sudah memadai, namun belum terimplementasi
secara konsisten dalam praksis kehidupan bergereja maupun bermasyarakat.

4 Ernst M. Conradie, Christianity and Ecological Theology: Resources for Further Research
(Stellenbosch: Sun Press, 2006), 142-145.

48 Denis Edwards, Ecology at the Heart of Faith (Maryknoll, NY: Orbis Books, 2006), 98-103.

4 Moltmann, God in Creation: An Ecological Doctrine of Creation, 23-25.

5% Ernst M. Conradie, Christianity and Ecological Theology: Resources for Further Research
(Stellenbosch: Sun Press, 2006), 54-57.

66



(Kajian Teologis-Etis: Solidaritas...) Imitatio Christo

Kearifan lokal seperti mapalus terbukti memiliki nilai-nilai kolektif yang sejalan
dengan prinsip teologis mengenai tanggung jawab terhadap ciptaan dan dapat
berfungsi sebagai medium budaya untuk memperkuat solidaritas ekologis. Namun,
realitas lapangan menunjukkan bahwa nilai-nilai tersebut mengalami erosi akibat
modernisasi, sehingga diperlukan upaya rekontekstualisasi agar tetap relevan dalam
membentuk etika ekologis masyarakat beriman. Dengan demikian, penelitian ini
dapat disimpulkan sebagai integrasi teologi penciptaan, etika solidaritas, dan kearifan
lokal yang merupakan paradigma efektif untuk memulihkan relasi manusia dengan
alam dalam kerangka Missio Dei. Gereja memiliki peran strategis sebagai agen
transformasi melalui pendidikan ekoteologis, liturgi berwawasan ekologis, dan aksi
sosial yang berkelanjutan. Solidaritas ekologis, bukan hanya gagasan etis, tetapi juga
merupakan perwujudan iman yang menuntut keterlibatan nyata dalam memelihara,
memberdayakan, dan memulihkan seluruh ciptaan.

Namun demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan. Penelitian hanya
berfokus pada komunitas Kristen dalam konteks budaya tertentu, sehingga temuan
belum dapat digeneralisasi ke seluruh konteks gerejawi. Pendekatan etnografi
teologis juga lebih menekankan pemaknaan dan pengalaman, sehingga belum
mengukur secara kuantitatif dampak praksis solidaritas ekologis. Selain itu, dimensi
kebijakan dan ekonomi-politik belum dikaji secara mendalam. Oleh karena itu,
penelitian lanjutan perlu memperluas konteks, menggunakan pendekatan
interdisipliner, dan memasukkan analisis struktural agar pengembangan solidaritas
ekologis semakin komprehensif dan aplikatif.

REKOMENDASI PENELITIAN

Saran untuk penelitian lanjutan dapat diarahkan untuk mengeksplorasi
bentuk-bentuk solidaritas ekologis di budaya lain sebagai pembandingan, serta
memperluas metode dengan pendekatan partisipatif atau participatory action research
guna menghasilkan strategi implementatif yang lebih efektif.

REFERENSI

Bergmann, Sigurd. Religion, Space, and the Environment. London: Routledge, 2014.

Boff, Leonardo. Cry of the Earth, Cry of the Poor. Maryknoll, NY: Orbis Books, 1997.

Bouma-Prediger, Steven. For the Beauty of the Earth: A Christian Vision for Creation Care.
Grand Rapids: Baker Academic, 2010.

Brubaker, Pamela, Rebecca Todd Peters, dan Laura A. Stivers. Justice in a Global
Economy: Strategies for Home, Community, and World. Louisville: Westminster John
Knox Press, 2006.

Conradie, Ernst M. Christianity and Ecological Theology: Resources for Further Research.
Stellenbosch: Sun Press, 2006.

Creswell, John W. Research Design Pendekatan Kualitatif Kuantitatif, dan Mixed.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2013.

67



Imitatio Christo (Agow & Mawuntu)

Daroini, Ahmad Silmi, Dian Nur Anna, dan Lalu Nauval Ahsan Thofhani. “Harmoni
Manusia dan Alam dalam Praktik Ekologi Masyarakat Pesisir Paciran:
Perspektif [lmu Sosial Profetik.” Mukaddimah: Jurnal Studi Islam 10, no. 2 (2025).
https:/ /doi.org/10.14421/mjsi.v10i2.4739.

Deane-Drummond, Celia. Eco-Theology. London: Darton, Longman and Todd, 2008.

Delviero_. “Reinterpretasi Teks Kejadian 1:28-30 dari Perspektif Bioreginalisme dan
Implikasinya bagi Krisis Ekologi.” Jurnal Teologi Pambelum 5, no. 1 (Agustus
2025): 113-26. https:/ /doi.org/10.59002/jtp.v5i1.149.

Droz, Layna. “Anthropocentrism as the Scapegoat of the Environmental Crisis: A
Review.” Ethics in Science and Environmental Politics 22 (2022): 25-49.
https:/ /doi.org/10.3354 / esep00200.

Edwards, Denis. Ecology at the Heart of Faith. Maryknoll, NY: Orbis Books, 2006.

Jefri, Windra Setiawan, Andros Teo Djorghi, Pelnium Tera Patandean, dan Evendi
Trisael. “Teologi Kristen Sebagai Dasar Refleksi Iman Dan Praktik Kehidupan
Yang Meneguhkan Relasi Dengan Allah Serta Memperkuat Solidaritas
Kemanusiaan.” JUTEQ: Jurnal Teologi & Tafsir 2, no. 9 (2025).
https:/ /languar.net/index.php/JUTEQ/ article/ view /418.

Juhani, Sefrianus, Hendrikus Maku, Ambros Leonangung Edu, dan Vinsensius Adi
Gunawan. “Traditional Beliefs as an Ecotheological Force for Sustainability:
Reinterpreting Mori Keraéng Amid the Climate Crisis.” Jurnal Studi Agama Dan
Masyarakat 21, no. 2 (2025).

Kiaking, Anlysia Eirene, Arkyanne Paulina Haniko, Jalia Christyanti Darundas, dan
Jeanne Elyssa Timpua. “Pastoral Ekologis : Menjaga Ciptaan Sebagai Tanggung
Jawab Iman.” TENTIRO: Jurnal Pendidikan dan Kesehatan 2, no. 1 (2025).
https:/ /doi.org/10.70420/ tentiro.v2i1.137.

Mansi, La. “Fungsi Dan Peran Tradisi Mapalus Dalam Masyarakat Minahasa,
Sulawesi Utara.” Al-Qalam 13, no. 2 (2007).
https:/ /doi.org/10.31969/alq.v13i2.565.

Martin-Schramm, James B., dan Robert L. Stivers. Christian Environmental Ethics: A
Case Method Approach. Maryknoll, NY: Orbis Books, 2003.

McFague, Sallie. The Body of God: An Ecological Theology. Minneapolis: Fortress Press,
1993.

Miles, Matthew B., dan Michael A. Haberman. Analisis Data Kualitatif: Buku Sumber
Tentang Metode-Metode Baru. Jakarta: Universitas Indonesia, 2003.

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2021.

Moltmann, Jirgen. God in Creation: An Ecological Doctrine of Creation. San Francisco:
Harper & Row, 1985.

Ngahu, Silva S. Thesalonika. “Mendamaikan Manusia dengan Alam: Kajian
Ekoteologi Kejadian 1:26-28.” Pengarah: Jurnal Teologi Kristen 2, no. 2 (2020): 77-
88. https:/ /doi.org/10.36270/ pengarah.v2i2.28.

Panggarra, Robi, dan Sabda Budiman. “Revisiting the Creation Mandate ‘Be Fruitful
and Multiply, Fill the Earth and Subdue It" in Genesis 1:28 from an
Ecotheological Perspective.” Evangelikal: Jurnal Teologi Injili Dan Pembinaan
Warga Jemaat 9, no. 1 (Februari 2025): 17-29.
https:/ /doi.org/10.46445/ ejti.v9i1.865.

68



(Kajian Teologis-Etis: Solidaritas...) Imitatio Christo

Peters, Rebecca Todd. In Search of the Good Life: The Ethics of Globalization. New York:
Continuum, 2004.

— — —. Solidarity Ethics: Transformation in a Globalized World. Minneapolis: Fortress
Press, 2014.

Rasmussen, Larry L. Earth Community, Earth Ethics. Maryknoll, NY: Orbis Books, 1996.

Sabila, Najwa, Desy Safitri, dan Sujarwo. “Pelestarian Nilai Budaya Melalui
Pendidikan Di Tengah Arus Globalisasi.” JIIC: Jurnal Intelek Insan Cendikia 2, no.
4 (2025). https:/ /jicnusantara.com/index.php/jiic.

Sarimbangun, Ramli, dan Ventje Albert Talumepa. “Misi Gereja Dalam Krisis
Ekologi.” Educatio Christi. 6, no. 1 (2025). https://doi.org/10.70796/educatio-
christi.v6i1.130.

Scharen, Christian, dan Aana Marie Vigen. Ethnography as Christian Theology and
Ethics. London: Continuum, 2011.

Simatupang, Bona Ventro. “Dignitas Manusia dalam Krisis Ekologi Berdasarkan
Konsep Imago Dei dan Ekoteologi.” Gorga: Journal of Constructive Theology 2, no.
1 (Agustus 2025): 19-33. https:/ /doi.org/10.62926/jct.v2i1.108.

Talengkera, Reynaldo Lau, dan Evi S E Tumiwa. “Ekoteologi Regeneratif sebagai
Paradigma Pemulihan Ekologis: Model Teologis untuk Penanganan Sampah
dalam Komunitas Gereja.” Jurnal Ilmu Pendidikan Keagamaan Kristen: Arastamar
1, no. 4 (2025). https:/ /doi.org/10.63536/ arastamar.v1i4.71.

Tibarrang, Wini, Irna Sangapa, Charisma Sande” Pio Saputri, Yensi Bunga Patuju, dan
Sindi Rante Lembang. “Menghidupkan Amanat Penciptaan: Sebuah Pendekatan
Alkitabiah Terhadap Pelestarian Lingkungan.” In Theos : Jurnal Pendidikan dan
Theologi 4, no. 9 (September 2024): 341-47.
https:/ /doi.org/10.56393 /intheos.v4i9.2478.

Wagiu, Meily M, Olivia C Wuwung, Alon Mandimpu Nainggolan, dan Febri K
Manoppo. “The Cultural Value Of Mapalus And Its Relationship To Religious
Moderation In North Minahasa Regency Along With Its Relevance To Christian
Education.” Al-Qalam 29, no. 1 (Juni 2023): 151.
https:/ /doi.org/10.31969/alq.v29i1.1200.

Yopo, Alfred, dan Nelcy Mbelanggedo. “Ekoteologi dalam Kelas untuk
Menumbuhkan Kesadaran Ekologis berbasis Ajaran Kristen pada Generasi
Muda.” RASTAMAR: Jurnal Ilmu Pendidikan Keagamaan 1, no. 2 (2025).
https:/ /doi.org/10.63536 / arastamar.v1i2.41.

69



