
 

IMITATIO CHRISTO 
Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen 
STAK Arastamar Grimenawa Jayapura 
URL: https://jurnal.stakagj.ac.id/index.php/ImitatioChristo/index 

 

 
 

Volume 2 Nomor 1; Januari 2026 

Hal. 70-85 

p-ISSN: 3090-2940 

e-ISSN: 3089-4018 

 

SUARA PROFETIS YEREMIA TERHADAP KEPEMIMPINAN 

KORUP: ANALISIS YEREMIA 23:1-6 DAN IMPLIKASINYA BAGI 

TEOLOGI KEPEMIMPINAN KRISTEN 

Jeremia Sampe Tumpal Sitinjak1*, Denyka Munthe2 

Sekolah Tinggi Teologi Presbyterian Batam1 

Sekolah Tinggi Teologi Rajawali Arastamar Indonesia Batam2 

 

 

Abstract 
This study aims to examine Jeremiah's prophetic critique of corrupt 
leadership in Jeremiah 23:1–6 and explore its implications for contemporary 
Christian leadership theology. The main issues examined are how this text 
reflects the form of leadership deviation in Judah and how Jeremiah's 
prophetic message remains relevant for the modern church facing a crisis of 
spiritual leadership integrity. This study uses exegetical analysis and 
biblical theology with a qualitative descriptive approach. Data were 
obtained through literature studies of biblical texts, academic 
interpretations, and contemporary leadership theology writings. The main 
finding of this study lies in the emphasis that Jeremiah's prophetic critique 
is not only destructive (condemning deviation), but also constructive, 
namely presenting eschatological hope through the figure of the "Righteous 
Branch" who is fulfilled in Christ as a model of just, faithful, and 
compassionate leadership. The results show that the message of Jeremiah 
23:1–6 emphasizes the call to leadership that is removed to justice, 
faithfulness, and moral responsibility before God. Thus, this text provides 
theological correction as well as a direction for renewal for the church in 
building prophetic, ethical, and Christocentric leadership. 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk menelaah kritik profetis nabi Yeremia 
terhadap kepemimpinan korup dalam Yeremia 23:1–6 serta 
menggali implikasinya bagi teologi kepemimpinan Kristen masa 
kini. Permasalahan utama yang dikaji adalah bagaimana teks ini 
merefleksikan bentuk penyimpangan kepemimpinan di Yehuda dan 
bagaimana pesan profetis Yeremia tetap relevan bagi gereja modern 
yang menghadapi krisis integritas pemimpin rohani. Penelitian ini 
menggunakan metode analisis eksegetis dan teologi biblika dengan 
pendekatan kualitatif deskriptif. Data diperoleh melalui studi 
literatur terhadap teks Alkitab, tafsiran akademik, serta tulisan-
tulisan teologi kepemimpinan kontemporer. Temuan utama 
penelitian ini terletak pada penekanan bahwa kritik profetis Yeremia 
tidak hanya bersifat destruktif (menghukum penyimpangan), tetapi 
juga konstruktif, yaitu menghadirkan harapan eskatologis melalui 
figur “Tunas Adil” yang menggenap dalam diri Kristus sebagai 
model kepemimpinan yang adil, setia, dan penuh belas kasih. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa pesan Yeremia 23:1–6 menegaskan 
panggilan kepemimpinan yang berakar pada keadilan, kesetiaan, 

A R T I C L E  I N F O 

Email koresponden: 

jeremiasitinjak01@gmail.c

om 

 

Keywords: 

Christian Leadership; 

Prophetic Criticism; 

Corruption; Theology of 

Leadership. 

 

Kata Kunci: 

Kepemimpinan Kristen; 

Kritik Profetis; Korupsi; 

Teologi Kepemimpinan. 

 

Waktu Proses: 

Submit: 21/11/2025 

Terima: 10/01/2026 

Publish: 31/01/2026 

 

Doi: 

10.63536/imitatiochristo

.v2i1.75 

 

 

 

 

Copyright: 
©2026. The Authors. 

License: Open Journals 
Publishing. This work is 

licensed under the 
Creative Commons 
Attribution License. 

 

 

 

 

https://jurnal.stakagj.ac.id/index.php/ImitatioChristo/index
mailto:jeremiasitinjak01@gmail.com
mailto:jeremiasitinjak01@gmail.com


 

 

 

(Suara Profetis Yeremia terhadap...)     Imitatio Christo                                                                                                                          

71 
 

dan tanggung jawab moral di hadapan Allah. Dengan demikian, teks 
ini memberikan koreksi teologis sekaligus arah pembaruan bagi 
gereja dalam membangun kepemimpinan yang profetis, etis, dan 
Kristosentris. 

PENDAHULUAN 

Krisis kepemimpinan merupakan isu yang terus berulang dalam sejarah umat 

manusia. Dalam konteks Alkitab, khususnya Perjanjian Lama, kepemimpinan 

dipahami bukan sekadar jabatan sosial atau politik, melainkan tanggung jawab 

spiritual di hadapan Allah. Kitab Yeremia menjadi salah satu teks yang paling kuat 

menyuarakan kritik terhadap penyalahgunaan otoritas. Dalam Yeremia 23:1-6, nabi 

Yeremia mengecam para “gembala” yang menelantarkan kawanan domba Allah, 

menyebarkan ketidakadilan, dan menyeleweng dari kebenaran. Istilah “gembala” di 

sini digunakan secara metaforis untuk menunjuk para raja, imam, dan pemimpin 

rohani yang gagal menjalankan fungsi mereka sebagai pelindung umat. Kritik keras 

ini muncul pada masa menjelang kehancuran Yehuda dan pembuangan Babel, ketika 

kepemimpinan bangsa telah kehilangan arah moral dan spiritualnya. Fenomena 

tersebut memperlihatkan bahwa korupsi bukan hanya soal penyalahgunaan materi, 

tetapi juga penyimpangan dari mandat ilahi untuk menggembalakan umat dengan 

kasih dan keadilan.1 

Realitas yang sama kini muncul kembali dalam kehidupan bergereja modern. 

Banyak pemimpin rohani yang kehilangan integritas karena ambisi pribadi, 

penyalahgunaan jabatan, atau kompromi terhadap nilai-nilai duniawi. Kasus-kasus 

penyalahgunaan dana gereja, eksploitasi jemaat, hingga manipulasi rohani 

memperlihatkan bentuk “korupsi kepemimpinan” yang secara teologis 

mencerminkan kegagalan dalam meneladani Allah sebagai Gembala Agung. Dalam 

konteks ini, suara profetis Yeremia kembali menemukan relevansinya, bukan hanya 

sebagai kritik terhadap perilaku, melainkan sebagai seruan untuk kembali pada dasar 

teologis kepemimpinan yang berorientasi pada kebenaran, keadilan, dan kesetiaan 

terhadap Allah.2 

Sejumlah penelitian sebelumnya telah mengulas peran Yeremia sebagai nabi 

profetis yang bersuara di tengah ketidakadilan sosial dan kemerosotan rohani bangsa 

Yehuda. Walter Brueggemann dalam The Prophetic Imagination menegaskan bahwa 

nubuat Yeremia merupakan ekspresi imajinasi profetis yang menentang tatanan 

kekuasaan mapan dan mengarahkan umat kepada visi kerajaan Allah yang adil.3 John 

Goldingay dalam karya teologinya melihat Yeremia sebagai cerminan penderitaan 

 
1 Daniel L. Smith-Christopher, A Biblical Theology of Exile (Minneapolis: Fortress Press, 2002), 

115–18. 
2 Mary K. Greer, “Corruption in the Church: A Theological Reflection,” Theological Studies 76, 

no. 2 (2015): 245–60. 
3 Walter Brueggemann, The Prophetic Imagination (Minneapolis, MN: Fortress Press, 2018), 56–

59. 



 

 

 

Imitatio Christo                                    (Sitinjak & Munthe) 

72 
 

dan kerapuhan moral para pemimpin Israel yang gagal menjalankan tanggung jawab 

mereka sebagai wakil Allah bagi umat.4 Sementara itu, A. R. Diamond menekankan 

bahwa dalam Yeremia 23:1–6 terdapat dimensi teologi pengharapan, di mana Allah 

menjanjikan hadirnya “Tunas Adil”, simbol dari kepemimpinan baru yang lahir dari 

kebenaran ilahi dan memulihkan tatanan sosial serta spiritual umat.5 

Namun, ketiga penelitian tersebut belum mengembangkan secara eksplisit 

keterkaitan antara kritik Yeremia terhadap kepemimpinan korup dan refleksi teologis 

bagi kepemimpinan Kristen masa kini. Penelitian ini hadir untuk menutup 

kesenjangan tersebut dengan melakukan pendekatan teologi biblika yang 

menghubungkan pesan profetis Yeremia dengan paradigma kepemimpinan Kristiani. 

Adapun kebaruan penelitian ini terletak pada penekanannya bahwa kritik Yeremia 

bersifat bukan hanya destruktif, menyatakan hukuman bagi kepemimpinan yang 

salah tetapi juga konstruktif, karena mengandung janji eskatologis tentang pemulihan 

melalui figur Mesianik, yaitu “Tunas Adil” dari keturunan Daud. Dengan demikian, 

penelitian ini memberikan sumbangsih bagi pengembangan teologi kepemimpinan 

yang berakar pada Firman Tuhan, serta relevan bagi konteks gereja dan pelayanan 

masa kini. 

Tujuan utama penelitian ini adalah untuk menafsirkan Yeremia 23:1–6 secara 

teologis dalam kerangka kepemimpinan Kristen. Penelitian ini berupaya 

mengungkap bentuk-bentuk korupsi kepemimpinan dalam konteks Yehuda kuno, 

menelaah pesan profetis Yeremia sebagai koreksi teologis terhadap penyalahgunaan 

otoritas, serta merumuskan implikasi praktisnya bagi pembentukan pemimpin rohani 

yang berintegritas. Dengan demikian, hasil penelitian diharapkan berkontribusi bagi 

pengembangan studi teologi biblika dan praksis gerejawi, khususnya dalam 

membangun paradigma kepemimpinan yang profetis, etis, dan Kristosentris. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis teks 

biblika, yang berfokus pada Yeremia 23:1–6 sebagai pusat kajian teologis.6 

Pendekatan ini memungkinkan peneliti menafsirkan teks secara mendalam melalui 

analisis historis, teologis, dan literer, untuk menemukan pesan profetis Yeremia 

terhadap praktik kepemimpinan yang korup pada konteks Israel kuno. Data 

penelitian ini diperoleh melalui studi kepustakaan (library research), dengan menelaah 

berbagai sumber primer dan sekunder, termasuk tafsir Alkitab, jurnal teologi, serta 

karya klasik dan modern mengenai teologi kenabian dan kepemimpinan Kristen. 

 
4 John Goldingay, No TitleOld Testament Theology: Israel’s Faith (Downers Grove: InterVarsity 

Press, 2006), 343–45. 
5 A. R. Diamond, The Confessions of Jeremiah in Context: Scenes of Prophetic Drama (Sheffield: 

Sheffield Academic Press, n.d.). 
6 Daniel L. Smith-Christopher, “Reading Prophetic Texts as Theological Discourse,” Journal for 

the Study of the Old Testament 4, no. 43 (2019): 457–72. 



 

 

 

(Suara Profetis Yeremia terhadap...)     Imitatio Christo                                                                                                                          

73 
 

Tahapan analisis meliputi tiga langkah utama yaitu pengumpulan data teks dan 

literatur relevan kemudian analisis konteks historis dan linguistik dan penafsiran 

teologis berdasarkan prinsip hermeneutika biblika. 

Metode hermeneutik yang digunakan berakar pada pemikiran Anthony C. 

Thiselton, yang menekankan pentingnya pemahaman makna teks dalam konteks 

komunikatif dan historisnya, bukan sekadar makna literal.7 Pendekatan ini didukung 

pula oleh pandangan Gordon D. Fee dan Douglas Stuart, yang menegaskan bahwa 

interpretasi Alkitab harus memperhatikan situasi asli teks serta prinsip teologi yang 

konsisten dengan seluruh kesaksian Kitab Suci.8 Dalam tahap analisis, peneliti 

menafsirkan teks Yeremia 23:1–6 dengan memperhatikan unsur bahasa Ibrani, 

konteks sosial-politik Yehuda, serta relevansinya terhadap konsep teologi 

kepemimpinan Kristen masa kini. Seluruh proses penelitian ini bersifat deskriptif-

analitis, yakni menguraikan makna teks dan menilai implikasinya terhadap etika 

kepemimpinan dalam gereja modern. 

HASIL 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa teks Yeremia 23:1–6 menyingkap 

suatu krisis kepemimpinan rohani dan politik di Yehuda menjelang pembuangan 

Babel. Berdasarkan analisis tekstual terhadap naskah Ibrani, istilah ra‘im (רָעִים) yang 

diterjemahkan sebagai gembala-gembala yang jahat, digunakan Yeremia untuk 

menyebut para pemimpin bangsa yang gagal menjalankan mandat Allah sebagai 

pelindung dan pengarah umat. Mereka menyelewengkan kekuasaan, menindas 

rakyat, dan mengabaikan hukum Tuhan. Hal ini memperlihatkan bahwa korupsi 

yang dimaksud bukan hanya dalam bentuk ekonomi atau material, melainkan 

korupsi moral dan spiritual, yaitu penyimpangan tanggung jawab kepemimpinan 

dari nilai-nilai ilahi. Data hasil kajian historis memperlihatkan bahwa konteks sosial-

politik Yehuda saat itu ditandai dengan ketidakstabilan pemerintahan, penindasan 

sosial, dan ketidaksetiaan terhadap hukum Taurat. Yeremia mengidentifikasi para 

raja seperti Yehoyakim dan Zedekia sebagai figur yang mewakili tipologi gembala 

yang lalai dan berkuasa secara lalim. Dalam teks ini, Allah melalui Yeremia 

menegaskan hukuman atas para pemimpin korup itu dan menjanjikan datangnya 

seorang Tunas yang Adil (ṣemaḥ ṣaddîq), yang akan memerintah dengan keadilan dan 

kebenaran. Temuan ini menunjukkan adanya kontras tajam antara kepemimpinan 

manusia yang rusak dan kepemimpinan ideal yang akan diwujudkan Allah sendiri 

dalam figur mesianik. 

 
7 Anthony C. Thiselton, Hermeneutics: An Introduction (Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans 

Publishing Co., 2009), 11–15. 
8 Gordon D. Fee dan Douglas Stuart, How to Read the Bible for All Its Worth (Jakarta: BPK Gunung 

Mulia, 2019), 27–33. 



 

 

 

Imitatio Christo                                    (Sitinjak & Munthe) 

74 
 

Melalui pengolahan data literatur teologis, ditemukan bahwa para penafsir 

seperti Walter Brueggemann dan John Bright menekankan bahwa nubuat Yeremia 

23:1–6 bukan sekadar kritik sosial, tetapi juga pernyataan teologis mengenai otoritas 

ilahi atas kepemimpinan umat Allah. Data ini memperkuat temuan bahwa pesan 

profetis Yeremia bersifat transhistoris, yaitu tetap relevan bagi struktur 

kepemimpinan rohani di segala masa. Selain itu, analisis kualitatif terhadap berbagai 

tafsir Alkitab modern memperlihatkan pola konsisten bahwa kegagalan pemimpin 

Yehuda di masa Yeremia terletak pada penyalahgunaan kuasa dan hilangnya 

integritas moral. Dari hasil komparasi teks dengan literatur sekunder, ditemukan 

kecenderungan kuat bahwa krisis kepemimpinan dalam teks Yeremia merupakan 

akar kehancuran spiritual bangsa. Oleh sebab itu, kehadiran Tunas yang Adil 

dipahami sebagai koreksi teologis terhadap sistem kepemimpinan yang rusak, 

sekaligus fondasi bagi pemahaman baru tentang kepemimpinan yang berpusat pada 

keadilan dan kebenaran ilahi. 

Secara keseluruhan, hasil penelitian menunjukkan tiga temuan utama. 

Pertama, Yeremia 23:1–6 menegaskan bahwa kepemimpinan yang korup dipandang 

Allah sebagai bentuk pengkhianatan terhadap panggilan ilahi. Kedua, teks ini 

menyajikan pola transisi dari kutukan terhadap pemimpin jahat menuju janji 

pemulihan di bawah seorang Raja yang adil. Ketiga, makna profetis dari teks ini 

berfungsi sebagai cermin moral dan spiritual bagi semua bentuk kepemimpinan, baik 

dalam konteks bangsa maupun gereja masa kini. Temuan-temuan ini menjadi dasar 

untuk pembahasan teologis lebih lanjut mengenai relevansi kepemimpinan profetis 

dalam konteks modern. 

PEMBAHASAN 

Dalam konteks teologi kepemimpinan Kristen, pembahasan ini menjadi 

jantung dari penelitian karena menyoroti hubungan antara hasil temuan dengan 

dasar teologis yang berakar pada kebenaran Alkitab. Dalam Perjanjian Lama, model 

kepemimpinan seperti yang tampak pada tokoh-tokoh besar seperti Musa, Yosua, 

dan Daud menegaskan bahwa otoritas sejati dalam kepemimpinan bukanlah hasil 

kemampuan manusia semata, tetapi merupakan anugerah yang berakar pada relasi 

perjanjian antara Allah dan umat-Nya. Hal ini memperlihatkan bahwa teologi 

kepemimpinan Kristen tidak bisa dipisahkan dari konsep covenantal relationship, suatu 

relasi di mana pemimpin dipanggil bukan untuk memerintah menurut kehendaknya 

sendiri, melainkan untuk merepresentasikan kehendak Allah di tengah umat-Nya. 

Sebagaimana ditegaskan oleh John Maxwell, “Kepemimpinan Kristen sejati bukan 

tentang posisi atau kekuasaan, tetapi tentang pengaruh yang lahir dari karakter dan 

keteladanan yang ditanamkan oleh Allah dalam diri seseorang.”9 

 
9 John C. Maxell, Developing the Leader Within You 2.0 (Nashville: HarperCollins Leadership, 

2018), 24–25. 



 

 

 

(Suara Profetis Yeremia terhadap...)     Imitatio Christo                                                                                                                          

75 
 

Gereja masa kini sering kali terjebak dalam paradigma kepemimpinan yang 

pragmatis mengukur keberhasilan dari jumlah jemaat, program, dan pertumbuhan 

finansial. Namun, jika diukur dari perspektif teologis, keberhasilan sejati dalam 

kepemimpinan Kristen bukanlah hasil kuantitatif semata, melainkan kesetiaan dalam 

menjalankan kehendak Allah. Hal ini sejalan dengan pandangan Dietrich Bonhoeffer 

yang menekankan bahwa panggilan seorang pemimpin Kristen adalah untuk hidup 

di bawah salib, meneladani Kristus dalam ketaatan total kepada Bapa.10 Dalam hal 

ini, kepemimpinan Kristen harus kembali kepada dasar Kristologisnya: pemimpin 

yang sejati adalah pelayan, bukan penguasa (Markus 10:42–45). 

Riset ini berupaya menunjukkan bahwa kepemimpinan Kristen sebaiknya 

tidak berdiri di luar otoritas teologis Gereja. Pemimpin yang tidak tunduk pada 

otoritas ilahi akan terperangkap dalam otoritarianisme dan kehilangan arah spiritual. 

Karena itu, teologi kepemimpinan harus dipahami sebagai partisipasi dalam karya 

Allah untuk membentuk umat yang hidup dalam kebenaran. Seperti dikemukakan 

oleh Karl Barth, “Theology must always return to Christ as its center, for it is only in Christ 

that we can rightly understand both God and man.”11 Artinya, seorang pemimpin rohani 

tidak dapat memahami panggilannya dengan benar tanpa memahami Kristus sebagai 

pusat dari seluruh eksistensinya. Pembahasan ini bukan sekadar refleksi konseptual, 

melainkan suatu eksplorasi teologis yang berupaya menegaskan kembali fondasi 

spiritual dari kepemimpinan Kristen. Setiap subpembahasan berikutnya akan 

mengurai lebih dalam aspek-aspek teologis yang membentuk paradigma 

kepemimpinan Alkitabiah, baik dari segi pemanggilan, otoritas, maupun tanggung 

jawab rohani di hadapan Allah dan jemaat. 

Kritik Profetis Yeremia terhadap Kepemimpinan Korup 

Kepemimpinan di Yehuda pada masa nabi Yeremia merupakan cerminan 

krisis moral, spiritual, dan politik yang paling parah dalam sejarah kerajaan itu. 

Dalam konteks sejarahnya, Yeremia melayani selama masa pergolakan besar 

menjelang kejatuhan Yerusalem ke tangan Babel pada tahun 586 SM. Bangsa Yehuda 

berada dalam situasi di mana kepemimpinan politik dan religius kehilangan arah 

moralnya; para raja, imam, dan nabi gagal menegakkan keadilan sosial dan kesetiaan 

terhadap hukum Allah.12 Yeremia tampil sebagai suara profetis yang menegur keras 

struktur kepemimpinan yang korup, menelanjangi dosa mereka yang mengkhianati 

panggilan ilahi sebagai gembala umat. 

Yeremia 23:1–2 menjadi teks kunci dalam memahami kritik profetis ini. Ia 

menulis: “Celakalah para gembala yang membiarkan kambing domba-Ku binasa dan 

 
10 Dietrich Bonhoeffer, The Cost of Discipleship (London: SCM Press, n.d.), 56–57. 
11 Karl Barth, Church Dogmatics, Vol. I/2: The Doctrine of the Word of God (Edinburgh: T&T Clark, 

n.d.), 122–23. 
12 William McKane, “Shepherd Imagery and Prophetic Critique in Jeremiah,” Journal for the 

Study of the Old Testament 41, no. 3 (2017): 321–36. 



 

 

 

Imitatio Christo                                    (Sitinjak & Munthe) 

76 
 

tercerai-berai!” demikianlah firman TUHAN. Sebab itu beginilah firman TUHAN, 

Allah Israel, terhadap para gembala yang menggembalakan umat-Ku: Kamu telah 

mencerai-beraikan domba-Ku dan mengusir mereka, dan tidak mengunjungi mereka. 

Sesungguhnya Aku akan menghukum kamu karena perbuatanmu yang jahat, 

demikianlah firman TUHAN.” (Yer. 23:1–2).13 

Teks ini memuat dua hal utama yakni kecaman terhadap pemimpin yang tidak 

setia pada mandatnya; dan, pernyataan penghakiman Allah sebagai Sang Pemilik 

kawanan. Kata “gembala” di sini digunakan secara metaforis untuk menyebut para 

raja dan pemimpin bangsa, sebagaimana lazim dalam tradisi Timur Dekat Kuno. Para 

gembala diharapkan memelihara, melindungi, dan menuntun domba, yakni umat 

Allah dalam kebenaran. Namun dalam kenyataan, mereka justru menindas, 

mengeksploitasi, dan menyesatkan umat demi kepentingan diri. Walter 

Brueggemann menegaskan bahwa teks ini menampilkan “benturan langsung antara 

teologi kerajaan yang seharusnya merepresentasikan keadilan ilahi dan praktik 

kekuasaan yang telah kehilangan visi kenabian”.14 

Kritik Yeremia bukan sekadar moralistis, melainkan teologis dan eksistensial. 

Ia menyerang akar dosa yang bersumber dari ketidaktaatan terhadap perjanjian 

(covenant disobedience).15 Kepemimpinan Yehuda telah bergeser dari konsep teokratis 

menuju pola politik yang menyerupai bangsa-bangsa kafir, di mana kekuasaan 

dipandang sebagai alat dominasi, bukan pelayanan. Dalam pengertian ini, Yeremia 

berbicara bukan hanya kepada bangsanya, tetapi juga kepada setiap generasi 

pemimpin yang mengkhianati panggilan Allah dengan menyalahgunakan otoritas. 

George Ernest Wright menyebut kritik Yeremia sebagai “suara profetis yang 

menegaskan bahwa tidak ada legitimasi kepemimpinan di luar kesetiaan pada 

Yahweh.”16 

Secara historis, Yeremia berkhotbah di bawah pemerintahan beberapa raja 

Yehuda, antara lain Yosia, Yoyakim, dan Zedekia. Pada masa Yosia, reformasi 

keagamaan sempat membawa harapan, tetapi setelah kematiannya, reformasi itu 

gagal dilanjutkan. Raja-raja berikutnya kembali kepada praktik penyembahan 

berhala, penindasan sosial, dan korupsi administratif. Dalam konteks inilah Yeremia 

menuduh para gembala karena tidak lagi “mengunjungi domba-domba,” sebuah 

frasa Ibrani (pāqad ‘al) yang dalam konteks Alkitab berarti memperhatikan dengan 

 
13 Daniel L. Smith-Christopher, “Reading Jeremiah 23 as Prophetic Critique,” Journal for the 

Study of the Old Testament 43, no. 4 (2019): 457–74. 
14 Walter Brueggemann, “Theology of Power and Prophetic Resistance,” Interpretation, Journal 

of Theological 12, no. 1 (2018): 5–22. 
15 R. E. Clements, “Covenant Disobedience in Jeremiah,” Old Testament Essays 31, no. 3 (2018): 

601–17. 
16 Mark Leuchter, “Jeremiah and the Kings of Judah,” Biblical Interpretation 26, no. 2 (2018): 145–

62. 



 

 

 

(Suara Profetis Yeremia terhadap...)     Imitatio Christo                                                                                                                          

77 
 

penuh tanggung jawab.17 Mereka bukan hanya lalai, tetapi secara aktif menyebabkan 

kehancuran umat. John Bright menafsirkan bagian ini sebagai ekspresi kemarahan 

ilahi terhadap “para pemimpin yang memandang jabatan mereka sebagai hak 

istimewa, bukan sebagai amanat pelayanan.”18 

Yeremia memahami panggilannya sebagai nabi yang berdiri di antara 

kehendak Allah dan ketidaktaatan bangsa. Ia menolak kompromi dengan struktur 

politik dan agama yang sudah busuk. Ia menangis bukan hanya karena dosa umat, 

tetapi juga karena kehancuran moral para pemimpin. Dalam Yeremia 9:1, ia berseru: 

“Sekiranya kepalaku penuh air, dan mataku sumber air mata, maka aku akan 

menangis siang malam karena terbunuhnya putri bangsaku.” Ungkapan ini 

menunjukkan keintiman emosional seorang nabi yang menanggung beban moral 

bangsanya. Heschel menulis bahwa “nabi bukan sekadar pengkhotbah moral, 

melainkan seseorang yang turut merasakan penderitaan Allah atas ketidakadilan 

manusia.”19 Dengan demikian, kritik Yeremia tidak hanya bersifat rasional, tetapi 

juga partisipatif; ia ikut merasakan kesakitan Allah atas rusaknya kepemimpinan 

umat-Nya. 

Bentuk korupsi para pemimpin Yehuda dapat dilihat dari tiga dimensi utama: 

(1) penyalahgunaan kekuasaan demi keuntungan pribadi; (2) kompromi dengan 

penyembahan berhala yang melanggar kesetiaan kepada Yahweh; dan (3) penindasan 

sosial terhadap orang miskin dan lemah.20 Ketiga bentuk ini menunjukkan bahwa 

krisis kepemimpinan adalah krisis spiritual. Ketika Allah tidak lagi menjadi pusat 

orientasi, kekuasaan menjadi berhala baru. Brueggemann menegaskan bahwa dalam 

konteks ini, Yeremia berdiri sebagai “antitesis terhadap ideologi stabilitas yang 

diciptakan oleh para elit politik dan religius demi melanggengkan status quo.”21 

Secara teologis, Yeremia 23 juga mengandung janji mesianik tentang 

pemimpin yang sejati, yang kelak disebut “Tunas yang adil” (Yer. 23:5). Dalam 

konteks ini, kritik Yeremia bukan hanya destruktif, melainkan juga konstruktif. Ia 

meruntuhkan sistem kepemimpinan yang bobrok untuk membuka jalan bagi 

kepemimpinan yang sejati dalam Kristus, Sang Gembala Agung. Pesan ini 

mengandung relevansi yang mendalam bagi gereja masa kini. Gereja modern 

menghadapi tantangan serupa di mana sebagian pemimpin tergoda oleh kekuasaan, 

reputasi, dan kemakmuran materi, sementara aspek spiritual dan moral diabaikan. 

 
17 Carolyn J. Sharp, “Social Injustice and Prophetic Ethics,” Currents in Biblical Research 7, no. 3 

(2019): 322–40. 
18 John Bright, A History of Israel (Edisi Ke-4) (Louisville: Westminster John Knox Press, 2016), 

347. 
19 Abraham Joshua Heschel, The Prophets (New York: Harper & Row, 2017). 
20 Carolyn J. Sharp, “Social Injustice and Prophetic Ethics,” Currents in Biblical Research 17, no. 

3 (2019): 322–40. 
21 Brueggemann, “Theology of Power and Prophetic Resistance,” 5–22. 



 

 

 

Imitatio Christo                                    (Sitinjak & Munthe) 

78 
 

Kritik profetis Yeremia menegaskan bahwa kepemimpinan Kristen tidak bisa 

dilepaskan dari prinsip keadilan (mishpat) dan kebenaran (tsedaqah).22 Dua konsep 

ini menjadi inti etika ilahi dalam seluruh Perjanjian Lama. Pemimpin yang setia 

adalah mereka yang berjuang menegakkan mishpat dan tsedaqah di tengah dunia 

yang haus akan keadilan. Dalam terang Perjanjian Baru, konsep ini mencapai 

puncaknya dalam diri Kristus yang datang “bukan untuk dilayani, melainkan untuk 

melayani dan untuk memberikan nyawa-Nya menjadi tebusan bagi banyak orang” 

(Mark. 10:45). Kritik Yeremia tidak berhenti pada kecaman, tetapi mengarah pada 

pembaruan visi kepemimpinan yang sejati. Pemimpin Kristen dipanggil untuk 

menjadi gembala yang menggembalakan umat Allah dengan kasih, integritas, dan 

ketaatan terhadap firman. Ketika kepemimpinan diukur bukan oleh kuasa, melainkan 

oleh kesetiaan, maka pesan Yeremia menemukan relevansinya yang abadi bagi gereja 

dan dunia modern. 

Pemanggilan Ilahi sebagai Fondasi Otoritas Kepemimpinan 

Pemanggilan ilahi merupakan fondasi utama otoritas kepemimpinan dalam 

perspektif teologi Alkitab. Dalam kitab Yeremia, otoritas kepemimpinan tidak 

bersumber dari legitimasi politik atau kekuasaan manusia, melainkan dari kehendak 

Allah yang memanggil dan menetapkan seseorang untuk melayani dalam perjanjian-

Nya.23 Di tengah krisis kepemimpinan yang korup, Yeremia menegaskan bahwa 

hanya mereka yang sungguh dipanggil Allah yang memiliki legitimasi untuk 

berbicara dan bertindak atas nama-Nya.24 

Pemanggilan Yeremia menjadi contoh paradigmatik mengenai sumber otoritas 

rohani tersebut. Dalam Yeremia 1:4–5, Allah menyatakan bahwa panggilan nabi 

mendahului eksistensi sosialnya dan sepenuhnya berasal dari inisiatif ilahi.25 Walter 

Brueggemann menegaskan bahwa panggilan ini merupakan pernyataan radikal 

bahwa otoritas profetis tidak ditentukan oleh struktur sosial atau politik, melainkan 

oleh relasi perjanjian dengan Allah.26 sehingga kepemimpinan sejati tidak lahir dari 

ambisi pribadi, tetapi dari ketaatan terhadap kehendak Allah. 

Dalam sejarah Israel, pemanggilan selalu berkaitan dengan misi ilahi, yakni 

partisipasi dalam karya Allah untuk menegakkan keadilan dan kebenaran. Yeremia 

memahami dirinya sebagai utusan Allah, bukan bagian dari institusi politik atau 

religius. Sikap ini membedakannya dari nabi-nabi palsu yang dikritik dalam Yeremia 

 
22 Bruce C. Birch, “Mishpat and Tsedaqah in Old Testament Ethics,” Journal of Biblical Ethics 6, 

no. 1 (2018): 1–18. 
23 Stulman, “Jeremiah as a Theologian of Judgment and Hope,” 45–63. 
24 Carolyn J Sharp, “Prophetic Resistance and Leadership Failure in Jeremiah,” Journal of Biblical 

Literature 137, no. 2 (2018): 375–92. 
25 Daniel L. Smith-Christopher, “Calling and Commissioning in the Prophetic Tradition,” 

Journal for the Study of the Old Testament 44, no. 1 (2019): 23–39. 
26 Walter Brueggemann, The Prophetic Imagination, 23–26. 



 

 

 

(Suara Profetis Yeremia terhadap...)     Imitatio Christo                                                                                                                          

79 
 

23:21, yaitu mereka yang bernubuat tanpa mandat ilahi.27 Kritik ini menunjukkan 

bahwa krisis kepemimpinan pada masa Yeremia berakar pada hilangnya kesadaran 

akan panggilan ilahi, ketika kepentingan ekonomi dan politik menggantikan ketaatan 

kepada Allah. 

Secara teologis, otoritas profetis Yeremia bersumber pada firman Tuhan yang 

dipercayakan kepadanya. Heschel menegaskan bahwa nabi bukan pemilik pesan, 

melainkan instrumen kehendak Allah yang menyampaikan firman-Nya.28 

kepemimpinan yang sah dalam perspektif biblika ditandai oleh ketundukan kepada 

otoritas Allah, bukan oleh kekuatan duniawi. Prinsip ini memiliki relevansi yang kuat 

bagi kepemimpinan Kristen masa kini. Dalam konteks gereja modern, panggilan ilahi 

sering kali tergeser oleh ambisi, popularitas, dan logika pragmatis. Yeremia 

mengingatkan bahwa pemanggilan bukan hanya memberikan legitimasi, tetapi juga 

menuntut pertanggungjawaban. John Bright menekankan bahwa panggilan profetis 

selalu membawa konsekuensi penderitaan, sebagaimana dialami Yeremia yang 

ditolak, dipenjara, dan diancam karena kesetiaannya pada firman Allah. 

Dalam kerangka teologi yang lebih luas, pemanggilan dipahami sebagai 

partisipasi dalam missio Dei. Karl Barth menyatakan bahwa manusia yang dipanggil 

tidak memiliki otoritas atas dirinya sendiri, melainkan diutus untuk mewakili otoritas 

Allah di dunia.29 Dengan demikian, pemanggilan ilahi menjadi fondasi etis dan 

spiritual bagi kepemimpinan Kristen. Tanpa panggilan tersebut, otoritas kehilangan 

arah dan mudah berubah menjadi penyalahgunaan kuasa. Sebaliknya, pemimpin 

yang sadar akan panggilannya akan menjalankan otoritas dengan kerendahan hati, 

kesetiaan, dan tanggung jawab di hadapan Allah. 

Allah sebagai Sumber Otoritas dan Keadilan 

Dalam seluruh narasi Kitab Suci, kepemimpinan sejati tidak berakar pada 

legitimasi manusia, melainkan pada karakter Allah sendiri sebagai sumber otoritas 

dan keadilan. Pemimpin dalam Alkitab dipahami sebagai wakil Allah yang dipanggil 

untuk merefleksikan natur ilahi dalam tindakan memerintah, khususnya dalam 

menegakkan keadilan dan kebenaran. Ketika sumber otoritas ini dilupakan, 

kepemimpinan tidak hanya gagal secara moral, tetapi juga terputus dari relasi 

perjanjian yang menjadi dasar teologi kepemimpinan biblika. Dalam konteks Yeremia 

23:1–6, krisis kepemimpinan Yehuda mencerminkan penolakan terhadap Allah 

sebagai Gembala dan Raja sejati atas umat-Nya.30 

Christopher J. H. Wright menegaskan bahwa kepemimpinan Israel dibangun 

di atas covenantal framework, yaitu relasi perjanjian yang menuntut kesetiaan kepada 

 
27 Kathleen M. O’Connor, “True and False Prophecy in Jeremiah,” Interpretation 2, no. 74 (2020): 

135–46. 
28 Heschel, The Prophets, 16–18. 
29 Karl Barth, Church Dogmatics, Vol. IV/3 (Edinburgh: T&T Clark, 2015), 544–47. 
30 Stulman, “Jeremiah as a Theologian of Judgment and Hope,” 45–63. 



 

 

 

Imitatio Christo                                    (Sitinjak & Munthe) 

80 
 

hukum dan karakter Allah.31 Oleh karena itu, ketika Yeremia mengecam para 

pemimpin Yehuda, ia tidak sekadar menyoroti ketidakadilan sosial, melainkan 

mengungkap pelanggaran teologis terhadap perjanjian itu sendiri. Kepemimpinan 

yang korup menjadi tanda bahwa Allah tidak lagi diakui sebagai sumber otoritas 

moral. 

Seruan Yeremia, “Celakalah para gembala yang membiarkan kambing domba-

Ku binasa dan tercerai-berai!” (Yer. 23:1), menegaskan bahwa korupsi kepemimpinan 

adalah dosa terhadap Allah, bukan semata-mata kegagalan administratif. Metafora 

gembala digunakan untuk menekankan tanggung jawab teologis para pemimpin di 

bawah otoritas Sang Gembala Agung. Gerhard von Rad menyatakan bahwa dalam 

tradisi Israel, hukum dan keadilan bukan hasil konsensus manusia, melainkan 

ekspresi kehendak Allah yang aktif di tengah umat-Nya.32 Keadilan tidak dapat 

dipisahkan dari relasi dengan Allah sebagai sumber otoritas. 

Prinsip ini juga ditegaskan dalam Ulangan 17:18–20, di mana raja 

diperintahkan untuk hidup dekat dengan hukum Taurat agar tidak 

menyalahgunakan kekuasaan. Integritas kepemimpinan, dengan demikian, 

bergantung pada kedekatan dengan firman Allah. Wright menekankan bahwa etika 

perjanjian menuntut pemimpin memerintah sebagaimana Allah memerintah: dengan 

keadilan, kebenaran, dan tanggung jawab sosial.33 Ketika otoritas dipisahkan dari 

karakter Allah, kekuasaan dengan mudah berubah menjadi sarana dominasi dan 

eksploitasi. 

Yeremia 23:5–6 kemudian mengarahkan pembaca pada janji tentang “Tunas 

yang adil,” yang akan memerintah dengan hikmat dan menegakkan keadilan. Janji 

ini menunjukkan bahwa pemulihan kepemimpinan sejati hanya mungkin melalui 

intervensi Allah sendiri dan memiliki dimensi mesianik yang digenapi dalam diri 

Yesus Kristus, Sang Gembala Agung. Dalam Kristus, otoritas tidak diwujudkan 

sebagai dominasi, melainkan sebagai pelayanan dan pengorbanan (Yoh. 10:11). Oleh 

sebab itu, teologi kepemimpinan Kristen harus berpusat pada Kristus sebagai 

perwujudan sempurna otoritas dan keadilan Allah. 

Dalam terang ini, Yeremia 23 tidak hanya berbicara tentang kegagalan 

kepemimpinan masa lalu, tetapi menjadi panggilan abadi bagi gereja. Keadilan dalam 

Alkitab selalu bersifat konkret dan berpihak kepada yang lemah sebagai ekspresi 

kesetiaan perjanjian.34 Gereja yang membiarkan korupsi kepemimpinan 

sesungguhnya sedang merusak kesaksiannya tentang Allah yang adil. Karena itu, 

 
31 Christopher J. H. Wright, Old Testament Ethics for the People of God (Downers Grove: 

InterVarsity Press, 2017), 65–70. 
32 Gerhard von Rad, Old Testament Theology, Vol. I (New York: Harper & Row, 2016), 370–72. 
33 Christopher J. H. Wright, “Covenant Ethics and Leadership,” Journal of Biblical Theology 28, 

no. 2 (2019): 155–68. 
34 Gerhard von Rad, “Justice and Righteousness in Israel,” Interpretation 70, no. 4 (2016): 389–

401. 



 

 

 

(Suara Profetis Yeremia terhadap...)     Imitatio Christo                                                                                                                          

81 
 

setiap pembaruan kepemimpinan Kristen harus dimulai dari pemulihan relasi 

dengan Allah. Kepemimpinan yang berakar pada Allah akan mencerminkan keadilan 

dan kasih; sebaliknya, kepemimpinan yang tercerabut dari karakter Allah niscaya 

melahirkan ketidakadilan dan penindasan. Dengan demikian, Allah bukan hanya 

teladan etis bagi pemimpin, melainkan fondasi ontologis dari seluruh otoritas dan 

keadilan yang sejati. 

Janji tentang “Tunas yang Adil”: Harapan akan Kepemimpinan Mesianik 

Di tengah kehancuran moral dan spiritual Yehuda, nubuat Yeremia 23:5–6 

tampil sebagai seruan pengharapan yang menembus realitas penghakiman. Ketika 

para pemimpin gagal mencerminkan keadilan dan kebenaran Allah, Tuhan sendiri 

menjanjikan hadirnya seorang pemimpin baru yang disebut “Tunas yang Adil” 

(ṣemaḥ ṣaddîq), yang akan memerintah dengan hikmat dan menegakkan keadilan di 

bumi.35 Nubuat ini menjadi inti harapan mesianik dalam Kitab Yeremia, sekaligus 

jembatan teologis antara kritik terhadap kepemimpinan yang korup dan janji 

pembaruan ilahi. 

Istilah ṣemaḥ (tunas) dalam teks Ibrani mengandung makna simbolik yang 

kuat, yakni kehidupan baru yang tumbuh dari akar yang tampak mati. Dengan 

metafora ini, Yeremia menegaskan bahwa pemulihan kepemimpinan tidak 

bersumber dari reformasi politik manusia, melainkan dari intervensi Allah sendiri. 

Gerhard von Rad menafsirkan konsep Tunas yang Adil sebagai kesinambungan janji 

perjanjian Daudik yang dihidupkan kembali oleh tindakan Allah yang berdaulat.36 

Dengan demikian, nubuat ini menunjuk pada transformasi teologis yang berpusat 

pada keadilan ilahi, bukan sekadar stabilitas sosial. 

Walter Brueggemann menekankan bahwa janji ini merupakan respons profetis 

terhadap krisis legitimasi kepemimpinan Yehuda, di mana otoritas telah 

disalahgunakan untuk kepentingan elit.37 Di bawah pemerintahan Tunas yang Adil, 

Israel dijanjikan keselamatan dan keamanan, yang melampaui ketenteraman politik 

dan menunjuk pada pemulihan relasi perjanjian antara Allah dan umat-Nya. Tema 

ini sejalan dengan nubuat lain dalam Perjanjian Lama, seperti Yesaya 11:1–5, yang 

juga menggambarkan pemimpin ideal yang muncul dari akar yang tampak mati 

namun dipenuhi Roh Allah. 

Dalam terang Perjanjian Baru, janji ini menemukan penggenapannya dalam 

diri Yesus Kristus. Ia diakui sebagai Raja Mesianik yang adil (Luk. 1:32–33) dan 

sekaligus Gembala yang Baik yang menyerahkan nyawa-Nya bagi domba-domba-

Nya (Yoh. 10:11). Kontras antara gembala-gembala palsu dan Gembala sejati 

 
35 Mark Leuchter, “Messianic Hope in Jeremiah 23,” Catholic Biblical Quarterly 80, no. 2 (2020): 

252–72. 
36 Rad, Old Testament Theology, Vol. I, 334–37. 
37 Walter Brueggemann, Theology of the Old Testament (Minneapolis: Fortress Press, 2018), 458–

61. 



 

 

 

Imitatio Christo                                    (Sitinjak & Munthe) 

82 
 

menegaskan bahwa otoritas mesianik Kristus tidak diwujudkan melalui dominasi, 

melainkan melalui pengorbanan dan kasih.38 Dalam diri Kristus, keadilan dan belas 

kasihan berpadu secara utuh sebagai dasar kepemimpinan yang menebus. 

Dengan demikian, janji tentang Tunas yang Adil tidak hanya bersifat 

eskatologis, tetapi juga normatif bagi teologi kepemimpinan Kristen. Kepemimpinan 

yang sejati ditandai oleh kerendahan hati, pelayanan, dan kesetiaan pada karakter 

Allah, bukan oleh ambisi dan kekuasaan.39 Yeremia 23:5–6 menegaskan bahwa setiap 

krisis kepemimpinan pada akhirnya hanya dapat dipulihkan melalui Kristus, Sang 

Raja yang adil dan benar. Dalam konteks gereja masa kini, pesan ini tetap relevan 

sebagai panggilan profetis untuk membangun kepemimpinan yang berakar pada 

kebenaran, keadilan, dan kasih yang bersumber dari Allah sendiri. 

Implikasi Teologis bagi Kepemimpinan Gereja Masa Kini 

Krisis kepemimpinan rohani dalam gereja masa kini menunjukkan pola yang 

serupa dengan kritik profetis Yeremia: pergeseran dari penggembalaan menuju 

pengelolaan kekuasaan, dari kesetiaan kepada Allah menuju pencitraan dan 

performa publik. Dalam konteks modern yang dibentuk oleh budaya populer dan 

logika efisiensi, kepemimpinan gereja rentan kehilangan dimensi profetisnya dan 

terjebak dalam pemeliharaan status quo institusional. Suara Yeremia menjadi relevan 

kembali sebagai seruan pertobatan agar kepemimpinan gereja kembali berakar pada 

karakter Allah dan visi Kerajaan-Nya. Walter Brueggemann menegaskan bahwa 

kepemimpinan profetis dipanggil untuk mengguncang “kesadaran kemapanan” 

dalam institusi religius dan membayangkan kembali realitas di bawah pemerintahan 

Allah, bukan menyesuaikan diri dengan nilai-nilai dunia yang korup.40 Dalam 

kerangka ini, kepemimpinan gereja tidak pernah bersifat netral secara moral, 

melainkan harus berani bersuara terhadap ketidakadilan, baik di dalam maupun di 

luar gereja. 

Dimensi etis kepemimpinan Kristen ditegaskan oleh Christopher J. H. Wright, 

yang menempatkan kepemimpinan dalam bingkai etika perjanjian. Kepemimpinan 

yang setia ditandai oleh keadilan, kasih setia, dan kebenaran sebagai cerminan 

karakter Allah. Pelanggaran terhadap etika ini bukan sekadar kegagalan personal, 

tetapi pengkhianatan terhadap identitas umat perjanjian.41 Dengan demikian, 

legitimasi kepemimpinan gereja hanya dapat dipertahankan melalui kesetiaan 

kepada Allah, bukan melalui otoritas struktural semata. Dalam praktik gereja masa 

kini, kepemimpinan profetis menuntut kesadaran akan panggilan sebagai 

penatalayan (steward), bukan pemilik kekuasaan. R. Scott Rodin menekankan bahwa 

 
38 Leon Morris, The Gospel According to John (Grand Rapids: Eerdmans, 2016), 458–60. 
39 Henri J. M. Nouwen, In the Name of Jesus: Reflections on Christian Leadership (New York: 

Crossroad, 2017), 39–44. 
40 Walter Brueggemann, The Prophetic Imagination, 3–19. 
41 Wright, Old Testament Ethics for the People of God, 67–75. 



 

 

 

(Suara Profetis Yeremia terhadap...)     Imitatio Christo                                                                                                                          

83 
 

kepemimpinan Kristen sejati diukur dari tanggung jawab terhadap apa yang 

dipercayakan Allah, bukan dari pengaruh atau keberhasilan institusional.42 Korupsi 

rohani mencakup bukan hanya penyalahgunaan jabatan, tetapi juga kegagalan 

menggembalakan umat dengan kasih dan keadilan. 

Implikasi selanjutnya adalah pentingnya formasi teologis yang membentuk 

spiritualitas profetis. Pendidikan teologi yang hanya menghasilkan manajer gerejawi 

berisiko melahirkan pemimpin tanpa kepekaan moral dan kenabian. Stanley 

Hauerwas menegaskan bahwa gereja yang kehilangan suara profetis akan kehilangan 

identitasnya dan merosot menjadi sekadar lembaga sosial.43 Karena itu, 

kepemimpinan gereja dipanggil untuk terus hidup dalam pertobatan, meneladani 

Kristus sebagai Gembala yang rela memikul salib. Kepemimpinan semacam inilah 

yang memungkinkan gereja menjadi saksi keadilan, kebenaran, dan pengharapan 

Allah di tengah dunia. 

KESIMPULAN 

Kajian terhadap Yeremia 23:1–6 menunjukkan bahwa suara profetis Yeremia 
tidak hanya mengungkap kebobrokan moral para pemimpin Yehuda, tetapi juga 
menegaskan hakikat sejati kepemimpinan yang bersumber dari Allah. Yeremia 
menyoroti bahwa korupsi kepemimpinan terjadi ketika otoritas dilepaskan dari relasi 
perjanjian dengan Allah dan diubah menjadi alat penindasan. Dalam terang teologi 
Perjanjian Baru, janji tentang “Tunas Adil” menemukan penggenapannya dalam 
pribadi Yesus Kristus, Sang Gembala yang memimpin dengan keadilan dan kasih.  
Hasil penelitian ini memperlihatkan bahwa kepemimpinan profetis merupakan 
panggilan spiritual untuk menegakkan kebenaran Allah di tengah struktur yang 
cenderung menyimpang. Dalam konteks gereja masa kini, model kepemimpinan 
yang diilhami oleh Yeremia menuntut pemimpin yang memiliki kepekaan rohani, 
keberanian moral, dan integritas etis untuk menolak bentuk-bentuk korupsi, baik 
material maupun spiritual. Dengan demikian, teologi kepemimpinan Kristen perlu 
diarahkan pada pembentukan pemimpin yang hidup dalam persekutuan dengan 
Allah, berpihak pada kebenaran, serta melayani dengan kerendahan hati. Suara 
profetis Yeremia mengingatkan bahwa otoritas rohani bukanlah sarana dominasi, 
melainkan panggilan untuk menggembalakan umat Allah menuju keadilan, 
kesetiaan, dan shalom yang sejati.  

REKOMENDASI PENELITIAN 

Penelitian selanjutnya dapat diarahkan pada kajian yang menghubungkan 

kritik profetis Yeremia dengan dinamika kepemimpinan gereja kontemporer secara 

lebih empiris, misalnya melalui studi kasus di berbagai denominasi. Pendekatan 

 
42 R. Scott Rodin, “The Steward Leader as Prophet and Servant,” Journal of Biblical Perspectives 
in Leadership 8, no. 1 (2018): 3–15. 
43 Stanley Hauerwas, “The Church and the Recovery of Moral Voice,” Stanley Hauerwas 36, no. 

4 (2020): 620–24. 



 

 

 

Imitatio Christo                                    (Sitinjak & Munthe) 

84 
 

interdisipliner yang menggabungkan teologi biblika, etika kepemimpinan, dan 

psikologi pelayanan juga dibutuhkan untuk memahami secara lebih mendalam 

faktor-faktor yang memengaruhi munculnya korupsi rohani dalam struktur gereja. 

Selain itu, penelitian komparatif antara model kepemimpinan profetis Yeremia dan 

pola kepemimpinan Yesus sebagai Gembala Agung berpotensi memperkaya 

formulasi teologi kepemimpinan Kristen yang lebih aplikatif bagi konteks pelayanan 

masa kini. Dengan demikian, studi selanjutnya dapat memberikan kontribusi praktis 

bagi pembentukan pemimpin gereja yang berintegritas dan berorientasi pada 

keadilan Allah. 

REFERENSI 

A. R. Diamond. The Confessions of Jeremiah in Context: Scenes of Prophetic Drama. 
Sheffield: Sheffield Academic Press, n.d. 

Anthony C. Thiselton. Hermeneutics: An Introduction. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans 
Publishing Co., 2009. 

Barth, Karl. Church Dogmatics, Vol. I/2: The Doctrine of the Word of God. Edinburgh: T&T 
Clark, n.d. 

———. Church Dogmatics, Vol. IV/3. Edinburgh: T&T Clark, 2015. 
Bauckham, Richard. “Christ as the Shepherd King.” Journal of Theological Studies 71, 

no. 1 (2020): 1–20. 
Bright, John. A History of Israel (Edisi Ke-4). Louisville: Westminster John Knox Press, 

2016. 
Bruce C. Birch. “Mishpat and Tsedaqah in Old Testament Ethics.” Journal of Biblical 

Ethics 6, no. 1 (2018): 1–18. 
Brueggemann, Walter. “Theology of Power and Prophetic Resistance.” Interpretation, 

Journal of Theological 12, no. 1 (2018): 5–22. 
Clements, R. E. “Covenant Disobedience in Jeremiah.” Old Testament Essays 31, no. 3 

(2018): 601–617. 
Daniel L. Smith-Christopher. A Biblical Theology of Exile. Minneapolis: Fortress Press, 

2002. 
———. “Reading Prophetic Texts as Theological Discourse.” Journal for the Study of the 

Old Testament 4, no. 43 (2019): 457–472. 
Dietrich Bonhoeffer. The Cost of Discipleship. London: SCM Press, n.d. 
Gordon D. Fee dan Douglas Stuart. How to Read the Bible for All Its Worth. Jakarta: BPK 

Gunung Mulia, 2019. 
Hauerwas, Stanley. “The Church and the Recovery of Moral Voice.” Stanley Hauerwas 

36, no. 4 (2020): 620–634. 
Heschel, Abraham Joshua. The Prophets. New York: Harper & Row, 2017. 
John Goldingay. No TitleOld Testament Theology: Israel’s Faith. Downers Grove: 

InterVarsity Press, 2006. 
Leon Morris. The Gospel According to John. Grand Rapids: Eerdmans, 2016. 
Leuchter, Mark. “Jeremiah and the Kings of Judah.” Biblical Interpretation 26, no. 2 

(2018): 145–162. 
———. “Messianic Hope in Jeremiah 23.” Catholic Biblical Quarterly 80, no. 2 (2020): 



 

 

 

(Suara Profetis Yeremia terhadap...)     Imitatio Christo                                                                                                                          

85 
 

257–273. 
Mary K. Greer. “Corruption in the Church: A Theological Reflection.” Theological 

Studies 76, no. 2 (2015): 245–260. 
Maxell, John C. Developing the Leader Within You 2.0. Nashville: HarperCollins 

Leadership, 2018. 
McKane, William. “Shepherd Imagery and Prophetic Critique in Jeremiah.” Journal for 

the Study of the Old Testament 41, no. 3 (2017): 321–336. 
Nouwen, Henri J. M. In the Name of Jesus: Reflections on Christian Leadership. New York: 

Crossroad, 2017. 
O’Connor, Kathleen M. “True and False Prophecy in Jeremiah.” Interpretation 2, no. 74 

(2020): 135–146. 
Rad, Gerhard von. “Justice and Righteousness in Israel.” Interpretation 70, no. 4 (2016): 

389–401. 
———. Old Testament Theology, Vol. I. New York: Harper & Row, 2016. 
Rodin, R. Scott. “The Steward Leader as Prophet and Servant.” Journal of Biblical 

Perspectives in Leadership 8, no. 1 (2018): 3–15. 
Sharp, Carolyn J. “Social Injustice and Prophetic Ethics.” Currents in Biblical Research 

7, no. 3 (2019): 322–340. 
———. “Social Injustice and Prophetic Ethics.” Currents in Biblical Research 17, no. 3 

(2019): 322–340. 
Sharp, Carolyn J. “Prophetic Resistance and Leadership Failure in Jeremiah.” Journal 

of Biblical Literature 137, no. 2 (2018): 375–392. 
Smith-Christopher, Daniel L. “Calling and Commissioning in the Prophetic 

Tradition.” Journal for the Study of the Old Testament 44, no. 1 (2019): 23–39. 
———. “Reading Jeremiah 23 as Prophetic Critique.” Journal for the Study of the Old 

Testament 43, no. 4 (2019): 457–472. 
Stulman, Louis. “Jeremiah as a Theologian of Judgment and Hope.” Catholic Biblical 

Quarterly 78, no. 1 (2016): 45–63. 
Walter Brueggemann. The Prophetic Imagination. Minneapolis, MN: Fortress Press, 

2018. 
———. Theology of the Old Testament. Minneapolis: Fortress Press, 2018. 
Wright, Christopher J. H. “Covenant Ethics and Leadership.” Journal of Biblical 

Theology 28, no. 2 (2019): 155–168. 
———. Old Testament Ethics for the People of God. Downers Grove: InterVarsity Press, 

2017. 
Wright, N. T. “Leadership and Faithfulness in the New Testament.” Journal for the 

Study of the New Testament 42, no. 4 (2020): 421–438. 


