(@

IMITATIO CHRISTO

Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen

STAK Arastamar Grimenawa Jayapura
URL: https:/ /jurnal.stakagj.ac.id/index.php/ImitatioChristo/inde

Volume 2 Nomor 1; Januari 2026
Hal. 70-85

p-ISSN: 3090-2940

e-ISSN: 3089-4018

SUARA PROFETIS YEREMIA TERHADAP KEPEMIMPINAN
KORUP: ANALISIS YEREMIA 23:1-6 DAN IMPLIKASINYA BAGI
TEOLOGI KEPEMIMPINAN KRISTEN

Jeremia Sampe Tumpal Sitinjak!", Denyka Munthe?

Sekolah Tinggi Teologi Presbyterian Batam?!

Sekolah Tinggi Teologi Rajawali Arastamar Indonesia Batam?

ARTICLEINFO

Email koresponden:
jeremiasitinjak01@gmail.c
om

Keywords:

Christian Leadership;
Prophetic Criticism;
Corruption; Theology of
Leadership.

Kata Kunci:
Kepemimpinan Kristen;
Kritik Profetis; Korupsi;

OPEN@AGBESS

Abstract

This study aims to examine Jeremiah's prophetic critique of corrupt
leadership in Jeremiah 23:1-6 and explore its implications for contemporary
Christian leadership theology. The main issues examined are how this text
reflects the form of leadership deviation in Judah and how Jeremiah's
prophetic message remains relevant for the modern church facing a crisis of
spiritual leadership integrity. This study uses exegetical analysis and
biblical theology with a qualitative descriptive approach. Data were
obtained through literature studies of biblical texts, academic
interpretations, and contemporary leadership theology writings. The main
finding of this study lies in the emphasis that Jeremiah's prophetic critique
is not only destructive (condemning deviation), but also constructive,
namely presenting eschatological hope through the figure of the "Righteous
Branch" who is fulfilled in Christ as a model of just, faithful, and
compassionate leadership. The results show that the message of Jeremiah
23:1-6 emphasizes the call to leadership that is removed to justice,
faithfulness, and moral responsibility before God. Thus, this text provides
theological correction as well as a direction for renewal for the church in
building prophetic, ethical, and Christocentric leadership.

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menelaah kritik profetis nabi Yeremia
terhadap kepemimpinan korup dalam Yeremia 23:1-6 serta
menggali implikasinya bagi teologi kepemimpinan Kristen masa
kini. Permasalahan utama yang dikaji adalah bagaimana teks ini
merefleksikan bentuk penyimpangan kepemimpinan di Yehuda dan
bagaimana pesan profetis Yeremia tetap relevan bagi gereja modern
yang menghadapi krisis integritas pemimpin rohani. Penelitian ini
menggunakan metode analisis eksegetis dan teologi biblika dengan
pendekatan kualitatif deskriptif. Data diperoleh melalui studi
literatur terhadap teks Alkitab, tafsiran akademik, serta tulisan-
tulisan teologi kepemimpinan kontemporer. Temuan utama
penelitian ini terletak pada penekanan bahwa kritik profetis Yeremia
tidak hanya bersifat destruktif (menghukum penyimpangan), tetapi
juga konstruktif, yaitu menghadirkan harapan eskatologis melalui
figur “Tunas Adil” yang menggenap dalam diri Kristus sebagai
model kepemimpinan yang adil, setia, dan penuh belas kasih. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa pesan Yeremia 23:1-6 menegaskan
panggilan kepemimpinan yang berakar pada keadilan, kesetiaan,


https://jurnal.stakagj.ac.id/index.php/ImitatioChristo/index
mailto:jeremiasitinjak01@gmail.com
mailto:jeremiasitinjak01@gmail.com

(Suara Profetis Yeremia terhadap...) Imitatio Christo

dan tanggung jawab moral di hadapan Allah. Dengan demikian, teks
ini memberikan koreksi teologis sekaligus arah pembaruan bagi
gereja dalam membangun kepemimpinan yang profetis, etis, dan
Kristosentris.

PENDAHULUAN

Krisis kepemimpinan merupakan isu yang terus berulang dalam sejarah umat
manusia. Dalam konteks Alkitab, khususnya Perjanjian Lama, kepemimpinan
dipahami bukan sekadar jabatan sosial atau politik, melainkan tanggung jawab
spiritual di hadapan Allah. Kitab Yeremia menjadi salah satu teks yang paling kuat
menyuarakan kritik terhadap penyalahgunaan otoritas. Dalam Yeremia 23:1-6, nabi
Yeremia mengecam para “gembala” yang menelantarkan kawanan domba Allah,
menyebarkan ketidakadilan, dan menyeleweng dari kebenaran. Istilah “gembala” di
sini digunakan secara metaforis untuk menunjuk para raja, imam, dan pemimpin
rohani yang gagal menjalankan fungsi mereka sebagai pelindung umat. Kritik keras
ini muncul pada masa menjelang kehancuran Yehuda dan pembuangan Babel, ketika
kepemimpinan bangsa telah kehilangan arah moral dan spiritualnya. Fenomena
tersebut memperlihatkan bahwa korupsi bukan hanya soal penyalahgunaan materi,
tetapi juga penyimpangan dari mandat ilahi untuk menggembalakan umat dengan
kasih dan keadilan.!

Realitas yang sama kini muncul kembali dalam kehidupan bergereja modern.
Banyak pemimpin rohani yang kehilangan integritas karena ambisi pribadi,
penyalahgunaan jabatan, atau kompromi terhadap nilai-nilai duniawi. Kasus-kasus
penyalahgunaan dana gereja, eksploitasi jemaat, hingga manipulasi rohani
memperlihatkan bentuk “korupsi kepemimpinan” yang secara teologis
mencerminkan kegagalan dalam meneladani Allah sebagai Gembala Agung. Dalam
konteks ini, suara profetis Yeremia kembali menemukan relevansinya, bukan hanya
sebagai kritik terhadap perilaku, melainkan sebagai seruan untuk kembali pada dasar
teologis kepemimpinan yang berorientasi pada kebenaran, keadilan, dan kesetiaan
terhadap Allah.?

Sejumlah penelitian sebelumnya telah mengulas peran Yeremia sebagai nabi
profetis yang bersuara di tengah ketidakadilan sosial dan kemerosotan rohani bangsa
Yehuda. Walter Brueggemann dalam The Prophetic Imagination menegaskan bahwa
nubuat Yeremia merupakan ekspresi imajinasi profetis yang menentang tatanan
kekuasaan mapan dan mengarahkan umat kepada visi kerajaan Allah yang adil.3 John
Goldingay dalam karya teologinya melihat Yeremia sebagai cerminan penderitaan

1 Daniel L. Smith-Christopher, A Biblical Theology of Exile (Minneapolis: Fortress Press, 2002),
115-18.

2 Mary K. Greer, “Corruption in the Church: A Theological Reflection,” Theological Studies 76,
no. 2 (2015): 245-60.

3 Walter Brueggemann, The Prophetic Imagination (Minneapolis, MN: Fortress Press, 2018), 56—
59.

71



Imitatio Christo (Sitinjak & Munthe)

dan kerapuhan moral para pemimpin Israel yang gagal menjalankan tanggung jawab
mereka sebagai wakil Allah bagi umat.* Sementara itu, A. R. Diamond menekankan
bahwa dalam Yeremia 23:1-6 terdapat dimensi teologi pengharapan, di mana Allah
menjanjikan hadirnya “Tunas Adil”, simbol dari kepemimpinan baru yang lahir dari
kebenaran ilahi dan memulihkan tatanan sosial serta spiritual umat.>

Namun, ketiga penelitian tersebut belum mengembangkan secara eksplisit
keterkaitan antara kritik Yeremia terhadap kepemimpinan korup dan refleksi teologis
bagi kepemimpinan Kristen masa kini. Penelitian ini hadir untuk menutup
kesenjangan tersebut dengan melakukan pendekatan teologi biblika yang
menghubungkan pesan profetis Yeremia dengan paradigma kepemimpinan Kristiani.
Adapun kebaruan penelitian ini terletak pada penekanannya bahwa kritik Yeremia
bersifat bukan hanya destruktif, menyatakan hukuman bagi kepemimpinan yang
salah tetapi juga konstruktif, karena mengandung janji eskatologis tentang pemulihan
melalui figur Mesianik, yaitu “Tunas Adil” dari keturunan Daud. Dengan demikian,
penelitian ini memberikan sumbangsih bagi pengembangan teologi kepemimpinan
yang berakar pada Firman Tuhan, serta relevan bagi konteks gereja dan pelayanan
masa kini.

Tujuan utama penelitian ini adalah untuk menafsirkan Yeremia 23:1-6 secara
teologis dalam kerangka kepemimpinan Kristen. Penelitian ini berupaya
mengungkap bentuk-bentuk korupsi kepemimpinan dalam konteks Yehuda kuno,
menelaah pesan profetis Yeremia sebagai koreksi teologis terhadap penyalahgunaan
otoritas, serta merumuskan implikasi praktisnya bagi pembentukan pemimpin rohani
yang berintegritas. Dengan demikian, hasil penelitian diharapkan berkontribusi bagi
pengembangan studi teologi biblika dan praksis gerejawi, khususnya dalam
membangun paradigma kepemimpinan yang profetis, etis, dan Kristosentris.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis teks
biblika, yang berfokus pada Yeremia 23:1-6 sebagai pusat kajian teologis.t
Pendekatan ini memungkinkan peneliti menafsirkan teks secara mendalam melalui
analisis historis, teologis, dan literer, untuk menemukan pesan profetis Yeremia
terhadap praktik kepemimpinan yang korup pada konteks Israel kuno. Data
penelitian ini diperoleh melalui studi kepustakaan (library research), dengan menelaah
berbagai sumber primer dan sekunder, termasuk tafsir Alkitab, jurnal teologi, serta
karya klasik dan modern mengenai teologi kenabian dan kepemimpinan Kristen.

4 John Goldingay, No TitleOld Testament Theology: Israel’s Faith (Downers Grove: InterVarsity
Press, 2006), 343-45.

5 A. R. Diamond, The Confessions of Jeremiah in Context: Scenes of Prophetic Drama (Sheffield:
Sheffield Academic Press, n.d.).

¢ Daniel L. Smith-Christopher, “Reading Prophetic Texts as Theological Discourse,” Journal for
the Study of the Old Testament 4, no. 43 (2019): 457-72.

72



(Suara Profetis Yeremia terhadap...) Imitatio Christo

Tahapan analisis meliputi tiga langkah utama yaitu pengumpulan data teks dan
literatur relevan kemudian analisis konteks historis dan linguistik dan penafsiran
teologis berdasarkan prinsip hermeneutika biblika.

Metode hermeneutik yang digunakan berakar pada pemikiran Anthony C.
Thiselton, yang menekankan pentingnya pemahaman makna teks dalam konteks
komunikatif dan historisnya, bukan sekadar makna literal.” Pendekatan ini didukung
pula oleh pandangan Gordon D. Fee dan Douglas Stuart, yang menegaskan bahwa
interpretasi Alkitab harus memperhatikan situasi asli teks serta prinsip teologi yang
konsisten dengan seluruh kesaksian Kitab Suci.® Dalam tahap analisis, peneliti
menafsirkan teks Yeremia 23:1-6 dengan memperhatikan unsur bahasa Ibrani,
konteks sosial-politik Yehuda, serta relevansinya terhadap konsep teologi
kepemimpinan Kristen masa kini. Seluruh proses penelitian ini bersifat deskriptif-
analitis, yakni menguraikan makna teks dan menilai implikasinya terhadap etika
kepemimpinan dalam gereja modern.

HASIL

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa teks Yeremia 23:1-6 menyingkap
suatu krisis kepemimpinan rohani dan politik di Yehuda menjelang pembuangan
Babel. Berdasarkan analisis tekstual terhadap naskah Ibrani, istilah ra‘im (2°y7) yang
diterjemahkan sebagai gembala-gembala yang jahat, digunakan Yeremia untuk
menyebut para pemimpin bangsa yang gagal menjalankan mandat Allah sebagai
pelindung dan pengarah umat. Mereka menyelewengkan kekuasaan, menindas
rakyat, dan mengabaikan hukum Tuhan. Hal ini memperlihatkan bahwa korupsi
yang dimaksud bukan hanya dalam bentuk ekonomi atau material, melainkan
korupsi moral dan spiritual, yaitu penyimpangan tanggung jawab kepemimpinan
dari nilai-nilai ilahi. Data hasil kajian historis memperlihatkan bahwa konteks sosial-
politik Yehuda saat itu ditandai dengan ketidakstabilan pemerintahan, penindasan
sosial, dan ketidaksetiaan terhadap hukum Taurat. Yeremia mengidentifikasi para
raja seperti Yehoyakim dan Zedekia sebagai figur yang mewakili tipologi gembala
yang lalai dan berkuasa secara lalim. Dalam teks ini, Allah melalui Yeremia
menegaskan hukuman atas para pemimpin korup itu dan menjanjikan datangnya
seorang Tunas yang Adil (semah saddig), yang akan memerintah dengan keadilan dan
kebenaran. Temuan ini menunjukkan adanya kontras tajam antara kepemimpinan
manusia yang rusak dan kepemimpinan ideal yang akan diwujudkan Allah sendiri
dalam figur mesianik.

7 Anthony C. Thiselton, Hermeneutics: An Introduction (Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans
Publishing Co., 2009), 11-15.

8 Gordon D. Fee dan Douglas Stuart, How to Read the Bible for All Its Worth (Jakarta: BPK Gunung
Mulia, 2019), 27-33.

73



Imitatio Christo (Sitinjak & Munthe)

Melalui pengolahan data literatur teologis, ditemukan bahwa para penafsir
seperti Walter Brueggemann dan John Bright menekankan bahwa nubuat Yeremia
23:1-6 bukan sekadar kritik sosial, tetapi juga pernyataan teologis mengenai otoritas
ilahi atas kepemimpinan umat Allah. Data ini memperkuat temuan bahwa pesan
profetis Yeremia bersifat transhistoris, yaitu tetap relevan bagi struktur
kepemimpinan rohani di segala masa. Selain itu, analisis kualitatif terhadap berbagai
tafsir Alkitab modern memperlihatkan pola konsisten bahwa kegagalan pemimpin
Yehuda di masa Yeremia terletak pada penyalahgunaan kuasa dan hilangnya
integritas moral. Dari hasil komparasi teks dengan literatur sekunder, ditemukan
kecenderungan kuat bahwa krisis kepemimpinan dalam teks Yeremia merupakan
akar kehancuran spiritual bangsa. Oleh sebab itu, kehadiran Tunas yang Adil
dipahami sebagai koreksi teologis terhadap sistem kepemimpinan yang rusak,
sekaligus fondasi bagi pemahaman baru tentang kepemimpinan yang berpusat pada
keadilan dan kebenaran ilahi.

Secara keseluruhan, hasil penelitian menunjukkan tiga temuan utama.
Pertama, Yeremia 23:1-6 menegaskan bahwa kepemimpinan yang korup dipandang
Allah sebagai bentuk pengkhianatan terhadap panggilan ilahi. Kedua, teks ini
menyajikan pola transisi dari kutukan terhadap pemimpin jahat menuju janji
pemulihan di bawah seorang Raja yang adil. Ketiga, makna profetis dari teks ini
berfungsi sebagai cermin moral dan spiritual bagi semua bentuk kepemimpinan, baik
dalam konteks bangsa maupun gereja masa kini. Temuan-temuan ini menjadi dasar
untuk pembahasan teologis lebih lanjut mengenai relevansi kepemimpinan profetis
dalam konteks modern.

PEMBAHASAN

Dalam konteks teologi kepemimpinan Kristen, pembahasan ini menjadi
jantung dari penelitian karena menyoroti hubungan antara hasil temuan dengan
dasar teologis yang berakar pada kebenaran Alkitab. Dalam Perjanjian Lama, model
kepemimpinan seperti yang tampak pada tokoh-tokoh besar seperti Musa, Yosua,
dan Daud menegaskan bahwa otoritas sejati dalam kepemimpinan bukanlah hasil
kemampuan manusia semata, tetapi merupakan anugerah yang berakar pada relasi
perjanjian antara Allah dan umat-Nya. Hal ini memperlihatkan bahwa teologi
kepemimpinan Kristen tidak bisa dipisahkan dari konsep covenantal relationship, suatu
relasi di mana pemimpin dipanggil bukan untuk memerintah menurut kehendaknya
sendiri, melainkan untuk merepresentasikan kehendak Allah di tengah umat-Nya.
Sebagaimana ditegaskan oleh John Maxwell, “Kepemimpinan Kristen sejati bukan
tentang posisi atau kekuasaan, tetapi tentang pengaruh yang lahir dari karakter dan
keteladanan yang ditanamkan oleh Allah dalam diri seseorang.”®

? John C. Maxell, Developing the Leader Within You 2.0 (Nashville: HarperCollins Leadership,
2018), 24-25.

74



(Suara Profetis Yeremia terhadap...) Imitatio Christo

Gereja masa kini sering kali terjebak dalam paradigma kepemimpinan yang
pragmatis mengukur keberhasilan dari jumlah jemaat, program, dan pertumbuhan
finansial. Namun, jika diukur dari perspektif teologis, keberhasilan sejati dalam
kepemimpinan Kristen bukanlah hasil kuantitatif semata, melainkan kesetiaan dalam
menjalankan kehendak Allah. Hal ini sejalan dengan pandangan Dietrich Bonhoeffer
yang menekankan bahwa panggilan seorang pemimpin Kristen adalah untuk hidup
di bawah salib, meneladani Kristus dalam ketaatan total kepada Bapa.l® Dalam hal
ini, kepemimpinan Kristen harus kembali kepada dasar Kristologisnya: pemimpin
yang sejati adalah pelayan, bukan penguasa (Markus 10:42-45).

Riset ini berupaya menunjukkan bahwa kepemimpinan Kristen sebaiknya
tidak berdiri di luar otoritas teologis Gereja. Pemimpin yang tidak tunduk pada
otoritas ilahi akan terperangkap dalam otoritarianisme dan kehilangan arah spiritual.
Karena itu, teologi kepemimpinan harus dipahami sebagai partisipasi dalam karya
Allah untuk membentuk umat yang hidup dalam kebenaran. Seperti dikemukakan
oleh Karl Barth, “Theology must always return to Christ as its center, for it is only in Christ
that we can rightly understand both God and man.”1! Artinya, seorang pemimpin rohani
tidak dapat memahami panggilannya dengan benar tanpa memahami Kristus sebagai
pusat dari seluruh eksistensinya. Pembahasan ini bukan sekadar refleksi konseptual,
melainkan suatu eksplorasi teologis yang berupaya menegaskan kembali fondasi
spiritual dari kepemimpinan Kristen. Setiap subpembahasan berikutnya akan
mengurai lebih dalam aspek-aspek teologis yang membentuk paradigma
kepemimpinan Alkitabiah, baik dari segi pemanggilan, otoritas, maupun tanggung
jawab rohani di hadapan Allah dan jemaat.

Kritik Profetis Yeremia terhadap Kepemimpinan Korup

Kepemimpinan di Yehuda pada masa nabi Yeremia merupakan cerminan
krisis moral, spiritual, dan politik yang paling parah dalam sejarah kerajaan itu.
Dalam konteks sejarahnya, Yeremia melayani selama masa pergolakan besar
menjelang kejatuhan Yerusalem ke tangan Babel pada tahun 586 SM. Bangsa Yehuda
berada dalam situasi di mana kepemimpinan politik dan religius kehilangan arah
moralnya; para raja, imam, dan nabi gagal menegakkan keadilan sosial dan kesetiaan
terhadap hukum Allah.1? Yeremia tampil sebagai suara profetis yang menegur keras
struktur kepemimpinan yang korup, menelanjangi dosa mereka yang mengkhianati
panggilan ilahi sebagai gembala umat.

Yeremia 23:1-2 menjadi teks kunci dalam memahami kritik profetis ini. Ia
menulis: “Celakalah para gembala yang membiarkan kambing domba-Ku binasa dan

10 Dietrich Bonhoeffer, The Cost of Discipleship (London: SCM Press, n.d.), 56-57.

11 Karl Barth, Church Dogmatics, Vol. 1/2: The Doctrine of the Word of God (Edinburgh: T&T Clark,
n.d.), 122-23.

12 William McKane, “Shepherd Imagery and Prophetic Critique in Jeremiah,” Journal for the
Study of the Old Testament 41, no. 3 (2017): 321-36.

75



Imitatio Christo (Sitinjak & Munthe)

tercerai-berai!” demikianlah firman TUHAN. Sebab itu beginilah firman TUHAN,
Allah Israel, terhadap para gembala yang menggembalakan umat-Ku: Kamu telah
mencerai-beraikan domba-Ku dan mengusir mereka, dan tidak mengunjungi mereka.
Sesungguhnya Aku akan menghukum kamu karena perbuatanmu yang jahat,
demikianlah firman TUHAN.” (Yer. 23:1-2).13

Teks ini memuat dua hal utama yakni kecaman terhadap pemimpin yang tidak
setia pada mandatnya; dan, pernyataan penghakiman Allah sebagai Sang Pemilik
kawanan. Kata “gembala” di sini digunakan secara metaforis untuk menyebut para
raja dan pemimpin bangsa, sebagaimana lazim dalam tradisi Timur Dekat Kuno. Para
gembala diharapkan memelihara, melindungi, dan menuntun domba, yakni umat
Allah dalam kebenaran. Namun dalam kenyataan, mereka justru menindas,
mengeksploitasi, dan menyesatkan umat demi kepentingan diri. Walter
Brueggemann menegaskan bahwa teks ini menampilkan “benturan langsung antara
teologi kerajaan yang seharusnya merepresentasikan keadilan ilahi dan praktik
kekuasaan yang telah kehilangan visi kenabian” .14

Kritik Yeremia bukan sekadar moralistis, melainkan teologis dan eksistensial.
[a menyerang akar dosa yang bersumber dari ketidaktaatan terhadap perjanjian
(covenant disobedience).’> Kepemimpinan Yehuda telah bergeser dari konsep teokratis
menuju pola politik yang menyerupai bangsa-bangsa kafir, di mana kekuasaan
dipandang sebagai alat dominasi, bukan pelayanan. Dalam pengertian ini, Yeremia
berbicara bukan hanya kepada bangsanya, tetapi juga kepada setiap generasi
pemimpin yang mengkhianati panggilan Allah dengan menyalahgunakan otoritas.
George Ernest Wright menyebut kritik Yeremia sebagai “suara profetis yang
menegaskan bahwa tidak ada legitimasi kepemimpinan di luar kesetiaan pada
Yahweh.”16

Secara historis, Yeremia berkhotbah di bawah pemerintahan beberapa raja
Yehuda, antara lain Yosia, Yoyakim, dan Zedekia. Pada masa Yosia, reformasi
keagamaan sempat membawa harapan, tetapi setelah kematiannya, reformasi itu
gagal dilanjutkan. Raja-raja berikutnya kembali kepada praktik penyembahan
berhala, penindasan sosial, dan korupsi administratif. Dalam konteks inilah Yeremia
menuduh para gembala karena tidak lagi “mengunjungi domba-domba,” sebuah
frasa Ibrani (pagad ‘al) yang dalam konteks Alkitab berarti memperhatikan dengan

13 Daniel L. Smith-Christopher, “Reading Jeremiah 23 as Prophetic Critique,” Journal for the
Study of the Old Testament 43, no. 4 (2019): 457-74.

14 Walter Brueggemann, “Theology of Power and Prophetic Resistance,” Interpretation, Journal
of Theological 12, no. 1 (2018): 5-22.

15 R. E. Clements, “Covenant Disobedience in Jeremiah,” Old Testament Essays 31, no. 3 (2018):
601-17.

16 Mark Leuchter, “Jeremiah and the Kings of Judah,” Biblical Interpretation 26, no. 2 (2018): 145-
62.

76



(Suara Profetis Yeremia terhadap...) Imitatio Christo

penuh tanggung jawab.1” Mereka bukan hanya lalai, tetapi secara aktif menyebabkan
kehancuran umat. John Bright menafsirkan bagian ini sebagai ekspresi kemarahan
ilahi terhadap “para pemimpin yang memandang jabatan mereka sebagai hak
istimewa, bukan sebagai amanat pelayanan.”18

Yeremia memahami panggilannya sebagai nabi yang berdiri di antara
kehendak Allah dan ketidaktaatan bangsa. Ia menolak kompromi dengan struktur
politik dan agama yang sudah busuk. Ia menangis bukan hanya karena dosa umat,
tetapi juga karena kehancuran moral para pemimpin. Dalam Yeremia 9:1, ia berseru:
“Sekiranya kepalaku penuh air, dan mataku sumber air mata, maka aku akan
menangis siang malam karena terbunuhnya putri bangsaku.” Ungkapan ini
menunjukkan keintiman emosional seorang nabi yang menanggung beban moral
bangsanya. Heschel menulis bahwa “nabi bukan sekadar pengkhotbah moral,
melainkan seseorang yang turut merasakan penderitaan Allah atas ketidakadilan
manusia.”? Dengan demikian, kritik Yeremia tidak hanya bersifat rasional, tetapi
juga partisipatif; ia ikut merasakan kesakitan Allah atas rusaknya kepemimpinan
umat-Nya.

Bentuk korupsi para pemimpin Yehuda dapat dilihat dari tiga dimensi utama:
(1) penyalahgunaan kekuasaan demi keuntungan pribadi; (2) kompromi dengan
penyembahan berhala yang melanggar kesetiaan kepada Yahweh; dan (3) penindasan
sosial terhadap orang miskin dan lemah.?0 Ketiga bentuk ini menunjukkan bahwa
krisis kepemimpinan adalah krisis spiritual. Ketika Allah tidak lagi menjadi pusat
orientasi, kekuasaan menjadi berhala baru. Brueggemann menegaskan bahwa dalam
konteks ini, Yeremia berdiri sebagai “antitesis terhadap ideologi stabilitas yang
diciptakan oleh para elit politik dan religius demi melanggengkan status quo.”?2!

Secara teologis, Yeremia 23 juga mengandung janji mesianik tentang
pemimpin yang sejati, yang kelak disebut “Tunas yang adil” (Yer. 23:5). Dalam
konteks ini, kritik Yeremia bukan hanya destruktif, melainkan juga konstruktif. Ia
meruntuhkan sistem kepemimpinan yang bobrok untuk membuka jalan bagi
kepemimpinan yang sejati dalam Kristus, Sang Gembala Agung. Pesan ini
mengandung relevansi yang mendalam bagi gereja masa kini. Gereja modern
menghadapi tantangan serupa di mana sebagian pemimpin tergoda oleh kekuasaan,
reputasi, dan kemakmuran materi, sementara aspek spiritual dan moral diabaikan.

17 Carolyn J. Sharp, “Social Injustice and Prophetic Ethics,” Currents in Biblical Research 7, no. 3
(2019): 322-40.

18 John Bright, A History of Israel (Edisi Ke-4) (Louisville: Westminster John Knox Press, 2016),
347.

19 Abraham Joshua Heschel, The Prophets (New York: Harper & Row, 2017).

20 Carolyn J. Sharp, “Social Injustice and Prophetic Ethics,” Currents in Biblical Research 17, no.
3 (2019): 322-40.

2 Brueggemann, “Theology of Power and Prophetic Resistance,” 5-22.

77



Imitatio Christo (Sitinjak & Munthe)

Kritik profetis Yeremia menegaskan bahwa kepemimpinan Kristen tidak bisa
dilepaskan dari prinsip keadilan (mishpat) dan kebenaran (tsedagah).?? Dua konsep
ini menjadi inti etika ilahi dalam seluruh Perjanjian Lama. Pemimpin yang setia
adalah mereka yang berjuang menegakkan mishpat dan tsedagah di tengah dunia
yang haus akan keadilan. Dalam terang Perjanjian Baru, konsep ini mencapai
puncaknya dalam diri Kristus yang datang “bukan untuk dilayani, melainkan untuk
melayani dan untuk memberikan nyawa-Nya menjadi tebusan bagi banyak orang”
(Mark. 10:45). Kritik Yeremia tidak berhenti pada kecaman, tetapi mengarah pada
pembaruan visi kepemimpinan yang sejati. Pemimpin Kristen dipanggil untuk
menjadi gembala yang menggembalakan umat Allah dengan kasih, integritas, dan
ketaatan terhadap firman. Ketika kepemimpinan diukur bukan oleh kuasa, melainkan
oleh kesetiaan, maka pesan Yeremia menemukan relevansinya yang abadi bagi gereja
dan dunia modern.

Pemanggilan Ilahi sebagai Fondasi Otoritas Kepemimpinan

Pemanggilan ilahi merupakan fondasi utama otoritas kepemimpinan dalam
perspektif teologi Alkitab. Dalam kitab Yeremia, otoritas kepemimpinan tidak
bersumber dari legitimasi politik atau kekuasaan manusia, melainkan dari kehendak
Allah yang memanggil dan menetapkan seseorang untuk melayani dalam perjanjian-
Nya.2? Di tengah krisis kepemimpinan yang korup, Yeremia menegaskan bahwa
hanya mereka yang sungguh dipanggil Allah yang memiliki legitimasi untuk
berbicara dan bertindak atas nama-Nya.?*

Pemanggilan Yeremia menjadi contoh paradigmatik mengenai sumber otoritas
rohani tersebut. Dalam Yeremia 1:4-5, Allah menyatakan bahwa panggilan nabi
mendahului eksistensi sosialnya dan sepenuhnya berasal dari inisiatif ilahi.?> Walter
Brueggemann menegaskan bahwa panggilan ini merupakan pernyataan radikal
bahwa otoritas profetis tidak ditentukan oleh struktur sosial atau politik, melainkan
oleh relasi perjanjian dengan Allah.?¢ sehingga kepemimpinan sejati tidak lahir dari
ambisi pribadi, tetapi dari ketaatan terhadap kehendak Allah.

Dalam sejarah Israel, pemanggilan selalu berkaitan dengan misi ilahi, yakni
partisipasi dalam karya Allah untuk menegakkan keadilan dan kebenaran. Yeremia
memahami dirinya sebagai utusan Allah, bukan bagian dari institusi politik atau
religius. Sikap ini membedakannya dari nabi-nabi palsu yang dikritik dalam Yeremia

22 Bruce C. Birch, “Mishpat and Tsedaqah in Old Testament Ethics,” Journal of Biblical Ethics 6,
no. 1 (2018): 1-18.

2 Stulman, “Jeremiah as a Theologian of Judgment and Hope,” 45-63.

24 Carolyn ] Sharp, “Prophetic Resistance and Leadership Failure in Jeremiah,” Journal of Biblical
Literature 137, no. 2 (2018): 375-92.

% Daniel L. Smith-Christopher, “Calling and Commissioning in the Prophetic Tradition,”
Journal for the Study of the Old Testament 44, no. 1 (2019): 23-39.

26 Walter Brueggemann, The Prophetic Imagination, 23-26.

78



(Suara Profetis Yeremia terhadap...) Imitatio Christo

23:21, yaitu mereka yang bernubuat tanpa mandat ilahi.?” Kritik ini menunjukkan
bahwa krisis kepemimpinan pada masa Yeremia berakar pada hilangnya kesadaran
akan panggilan ilahi, ketika kepentingan ekonomi dan politik menggantikan ketaatan
kepada Allah.

Secara teologis, otoritas profetis Yeremia bersumber pada firman Tuhan yang
dipercayakan kepadanya. Heschel menegaskan bahwa nabi bukan pemilik pesan,
melainkan instrumen kehendak Allah yang menyampaikan firman-Nya.?8
kepemimpinan yang sah dalam perspektif biblika ditandai oleh ketundukan kepada
otoritas Allah, bukan oleh kekuatan duniawi. Prinsip ini memiliki relevansi yang kuat
bagi kepemimpinan Kristen masa kini. Dalam konteks gereja modern, panggilan ilahi
sering kali tergeser oleh ambisi, popularitas, dan logika pragmatis. Yeremia
mengingatkan bahwa pemanggilan bukan hanya memberikan legitimasi, tetapi juga
menuntut pertanggungjawaban. John Bright menekankan bahwa panggilan profetis
selalu membawa konsekuensi penderitaan, sebagaimana dialami Yeremia yang
ditolak, dipenjara, dan diancam karena kesetiaannya pada firman Allah.

Dalam kerangka teologi yang lebih luas, pemanggilan dipahami sebagai
partisipasi dalam missio Dei. Karl Barth menyatakan bahwa manusia yang dipanggil
tidak memiliki otoritas atas dirinya sendiri, melainkan diutus untuk mewakili otoritas
Allah di dunia.?® Dengan demikian, pemanggilan ilahi menjadi fondasi etis dan
spiritual bagi kepemimpinan Kristen. Tanpa panggilan tersebut, otoritas kehilangan
arah dan mudah berubah menjadi penyalahgunaan kuasa. Sebaliknya, pemimpin
yang sadar akan panggilannya akan menjalankan otoritas dengan kerendahan hati,
kesetiaan, dan tanggung jawab di hadapan Allah.

Allah sebagai Sumber Otoritas dan Keadilan

Dalam seluruh narasi Kitab Suci, kepemimpinan sejati tidak berakar pada
legitimasi manusia, melainkan pada karakter Allah sendiri sebagai sumber otoritas
dan keadilan. Pemimpin dalam Alkitab dipahami sebagai wakil Allah yang dipanggil
untuk merefleksikan natur ilahi dalam tindakan memerintah, khususnya dalam
menegakkan keadilan dan kebenaran. Ketika sumber otoritas ini dilupakan,
kepemimpinan tidak hanya gagal secara moral, tetapi juga terputus dari relasi
perjanjian yang menjadi dasar teologi kepemimpinan biblika. Dalam konteks Yeremia
23:1-6, krisis kepemimpinan Yehuda mencerminkan penolakan terhadap Allah
sebagai Gembala dan Raja sejati atas umat-Nya.30

Christopher J. H. Wright menegaskan bahwa kepemimpinan Israel dibangun
di atas covenantal framework, yaitu relasi perjanjian yang menuntut kesetiaan kepada

27 Kathleen M. O’Connor, “True and False Prophecy in Jeremiah,” Interpretation 2, no. 74 (2020):
135-46.

28 Heschel, The Prophets, 16-18.

2 Karl Barth, Church Dogmatics, Vol. IV/3 (Edinburgh: T&T Clark, 2015), 544-47.

30 Stulman, “Jeremiah as a Theologian of Judgment and Hope,” 45-63.

79



Imitatio Christo (Sitinjak & Munthe)

hukum dan karakter Allah.3! Oleh karena itu, ketika Yeremia mengecam para
pemimpin Yehuda, ia tidak sekadar menyoroti ketidakadilan sosial, melainkan
mengungkap pelanggaran teologis terhadap perjanjian itu sendiri. Kepemimpinan
yang korup menjadi tanda bahwa Allah tidak lagi diakui sebagai sumber otoritas
moral.

Seruan Yeremia, “Celakalah para gembala yang membiarkan kambing domba-
Ku binasa dan tercerai-berai!” (Yer. 23:1), menegaskan bahwa korupsi kepemimpinan
adalah dosa terhadap Allah, bukan semata-mata kegagalan administratif. Metafora
gembala digunakan untuk menekankan tanggung jawab teologis para pemimpin di
bawah otoritas Sang Gembala Agung. Gerhard von Rad menyatakan bahwa dalam
tradisi Israel, hukum dan keadilan bukan hasil konsensus manusia, melainkan
ekspresi kehendak Allah yang aktif di tengah umat-Nya.3? Keadilan tidak dapat
dipisahkan dari relasi dengan Allah sebagai sumber otoritas.

Prinsip ini juga ditegaskan dalam Ulangan 17:18-20, di mana raja
diperintahkan untuk hidup dekat dengan hukum Taurat agar tidak
menyalahgunakan kekuasaan. Integritas kepemimpinan, dengan demikian,
bergantung pada kedekatan dengan firman Allah. Wright menekankan bahwa etika
perjanjian menuntut pemimpin memerintah sebagaimana Allah memerintah: dengan
keadilan, kebenaran, dan tanggung jawab sosial.3® Ketika otoritas dipisahkan dari
karakter Allah, kekuasaan dengan mudah berubah menjadi sarana dominasi dan
eksploitasi.

Yeremia 23:5-6 kemudian mengarahkan pembaca pada janji tentang “Tunas
yang adil,” yang akan memerintah dengan hikmat dan menegakkan keadilan. Janji
ini menunjukkan bahwa pemulihan kepemimpinan sejati hanya mungkin melalui
intervensi Allah sendiri dan memiliki dimensi mesianik yang digenapi dalam diri
Yesus Kristus, Sang Gembala Agung. Dalam Kristus, otoritas tidak diwujudkan
sebagai dominasi, melainkan sebagai pelayanan dan pengorbanan (Yoh. 10:11). Oleh
sebab itu, teologi kepemimpinan Kristen harus berpusat pada Kristus sebagai
perwujudan sempurna otoritas dan keadilan Allah.

Dalam terang ini, Yeremia 23 tidak hanya berbicara tentang kegagalan
kepemimpinan masa lalu, tetapi menjadi panggilan abadi bagi gereja. Keadilan dalam
Alkitab selalu bersifat konkret dan berpihak kepada yang lemah sebagai ekspresi
kesetiaan perjanjian.3* Gereja yang membiarkan korupsi kepemimpinan
sesungguhnya sedang merusak kesaksiannya tentang Allah yang adil. Karena itu,

31 Christopher J. H. Wright, Old Testament Ethics for the People of God (Downers Grove:
InterVarsity Press, 2017), 65-70.

32 Gerhard von Rad, OId Testament Theology, Vol. I (New York: Harper & Row, 2016), 370-72.

33 Christopher J. H. Wright, “Covenant Ethics and Leadership,” Journal of Biblical Theology 28,
no. 2 (2019): 155-68.

34 Gerhard von Rad, “Justice and Righteousness in Israel,” Interpretation 70, no. 4 (2016): 389-
401.

80



(Suara Profetis Yeremia terhadap...) Imitatio Christo

setiap pembaruan kepemimpinan Kristen harus dimulai dari pemulihan relasi
dengan Allah. Kepemimpinan yang berakar pada Allah akan mencerminkan keadilan
dan kasih; sebaliknya, kepemimpinan yang tercerabut dari karakter Allah niscaya
melahirkan ketidakadilan dan penindasan. Dengan demikian, Allah bukan hanya
teladan etis bagi pemimpin, melainkan fondasi ontologis dari seluruh otoritas dan
keadilan yang sejati.

Janji tentang “Tunas yang Adil”: Harapan akan Kepemimpinan Mesianik

Di tengah kehancuran moral dan spiritual Yehuda, nubuat Yeremia 23:5-6
tampil sebagai seruan pengharapan yang menembus realitas penghakiman. Ketika
para pemimpin gagal mencerminkan keadilan dan kebenaran Allah, Tuhan sendiri
menjanjikan hadirnya seorang pemimpin baru yang disebut “Tunas yang Adil”
(semah saddiq), yang akan memerintah dengan hikmat dan menegakkan keadilan di
bumi.?® Nubuat ini menjadi inti harapan mesianik dalam Kitab Yeremia, sekaligus
jembatan teologis antara kritik terhadap kepemimpinan yang korup dan janji
pembaruan ilahi.

Istilah sermah (tunas) dalam teks Ibrani mengandung makna simbolik yang
kuat, yakni kehidupan baru yang tumbuh dari akar yang tampak mati. Dengan
metafora ini, Yeremia menegaskan bahwa pemulihan kepemimpinan tidak
bersumber dari reformasi politik manusia, melainkan dari intervensi Allah sendiri.
Gerhard von Rad menafsirkan konsep Tunas yang Adil sebagai kesinambungan janji
perjanjian Daudik yang dihidupkan kembali oleh tindakan Allah yang berdaulat.3¢
Dengan demikian, nubuat ini menunjuk pada transformasi teologis yang berpusat
pada keadilan ilahi, bukan sekadar stabilitas sosial.

Walter Brueggemann menekankan bahwa janji ini merupakan respons profetis
terhadap krisis legitimasi kepemimpinan Yehuda, di mana otoritas telah
disalahgunakan untuk kepentingan elit.3” Di bawah pemerintahan Tunas yang Adil,
Israel dijanjikan keselamatan dan keamanan, yang melampaui ketenteraman politik
dan menunjuk pada pemulihan relasi perjanjian antara Allah dan umat-Nya. Tema
ini sejalan dengan nubuat lain dalam Perjanjian Lama, seperti Yesaya 11:1-5, yang
juga menggambarkan pemimpin ideal yang muncul dari akar yang tampak mati
namun dipenuhi Roh Allah.

Dalam terang Perjanjian Baru, janji ini menemukan penggenapannya dalam
diri Yesus Kristus. la diakui sebagai Raja Mesianik yang adil (Luk. 1:32-33) dan
sekaligus Gembala yang Baik yang menyerahkan nyawa-Nya bagi domba-domba-
Nya (Yoh. 10:11). Kontras antara gembala-gembala palsu dan Gembala sejati

% Mark Leuchter, “Messianic Hope in Jeremiah 23,” Catholic Biblical Quarterly 80, no. 2 (2020):
252-72.

3 Rad, Old Testament Theology, Vol. 1, 334-37.

37 Walter Brueggemann, Theology of the Old Testament (Minneapolis: Fortress Press, 2018), 458-
61.

81



Imitatio Christo (Sitinjak & Munthe)

menegaskan bahwa otoritas mesianik Kristus tidak diwujudkan melalui dominasi,
melainkan melalui pengorbanan dan kasih.3® Dalam diri Kristus, keadilan dan belas
kasihan berpadu secara utuh sebagai dasar kepemimpinan yang menebus.

Dengan demikian, janji tentang Tunas yang Adil tidak hanya bersifat
eskatologis, tetapi juga normatif bagi teologi kepemimpinan Kristen. Kepemimpinan
yang sejati ditandai oleh kerendahan hati, pelayanan, dan kesetiaan pada karakter
Allah, bukan oleh ambisi dan kekuasaan.? Yeremia 23:5-6 menegaskan bahwa setiap
krisis kepemimpinan pada akhirnya hanya dapat dipulihkan melalui Kristus, Sang
Raja yang adil dan benar. Dalam konteks gereja masa kini, pesan ini tetap relevan
sebagai panggilan profetis untuk membangun kepemimpinan yang berakar pada
kebenaran, keadilan, dan kasih yang bersumber dari Allah sendiri.

Implikasi Teologis bagi Kepemimpinan Gereja Masa Kini

Krisis kepemimpinan rohani dalam gereja masa kini menunjukkan pola yang
serupa dengan kritik profetis Yeremia: pergeseran dari penggembalaan menuju
pengelolaan kekuasaan, dari kesetiaan kepada Allah menuju pencitraan dan
performa publik. Dalam konteks modern yang dibentuk oleh budaya populer dan
logika efisiensi, kepemimpinan gereja rentan kehilangan dimensi profetisnya dan
terjebak dalam pemeliharaan status quo institusional. Suara Yeremia menjadi relevan
kembali sebagai seruan pertobatan agar kepemimpinan gereja kembali berakar pada
karakter Allah dan visi Kerajaan-Nya. Walter Brueggemann menegaskan bahwa
kepemimpinan profetis dipanggil untuk mengguncang “kesadaran kemapanan”
dalam institusi religius dan membayangkan kembali realitas di bawah pemerintahan
Allah, bukan menyesuaikan diri dengan nilai-nilai dunia yang korup.4® Dalam
kerangka ini, kepemimpinan gereja tidak pernah bersifat netral secara moral,
melainkan harus berani bersuara terhadap ketidakadilan, baik di dalam maupun di
luar gereja.

Dimensi etis kepemimpinan Kristen ditegaskan oleh Christopher J. H. Wright,
yang menempatkan kepemimpinan dalam bingkai etika perjanjian. Kepemimpinan
yang setia ditandai oleh keadilan, kasih setia, dan kebenaran sebagai cerminan
karakter Allah. Pelanggaran terhadap etika ini bukan sekadar kegagalan personal,
tetapi pengkhianatan terhadap identitas umat perjanjian.#! Dengan demikian,
legitimasi kepemimpinan gereja hanya dapat dipertahankan melalui kesetiaan
kepada Allah, bukan melalui otoritas struktural semata. Dalam praktik gereja masa
kini, kepemimpinan profetis menuntut kesadaran akan panggilan sebagai
penatalayan (steward), bukan pemilik kekuasaan. R. Scott Rodin menekankan bahwa

38 Leon Morris, The Gospel According to John (Grand Rapids: Eerdmans, 2016), 458-60.

% Henri ]J. M. Nouwen, In the Name of Jesus: Reflections on Christian Leadership (New York:
Crossroad, 2017), 39-44.

40 Walter Brueggemann, The Prophetic Imagination, 3-19.

41 Wright, Old Testament Ethics for the People of God, 67-75.

82



(Suara Profetis Yeremia terhadap...) Imitatio Christo

kepemimpinan Kristen sejati diukur dari tanggung jawab terhadap apa yang
dipercayakan Allah, bukan dari pengaruh atau keberhasilan institusional.#> Korupsi
rohani mencakup bukan hanya penyalahgunaan jabatan, tetapi juga kegagalan
menggembalakan umat dengan kasih dan keadilan.

Implikasi selanjutnya adalah pentingnya formasi teologis yang membentuk
spiritualitas profetis. Pendidikan teologi yang hanya menghasilkan manajer gerejawi
berisiko melahirkan pemimpin tanpa kepekaan moral dan kenabian. Stanley
Hauerwas menegaskan bahwa gereja yang kehilangan suara profetis akan kehilangan
identitasnya dan merosot menjadi sekadar lembaga sosial.#3 Karena itu,
kepemimpinan gereja dipanggil untuk terus hidup dalam pertobatan, meneladani
Kristus sebagai Gembala yang rela memikul salib. Kepemimpinan semacam inilah
yang memungkinkan gereja menjadi saksi keadilan, kebenaran, dan pengharapan
Allah di tengah dunia.

KESIMPULAN

Kajian terhadap Yeremia 23:1-6 menunjukkan bahwa suara profetis Yeremia
tidak hanya mengungkap kebobrokan moral para pemimpin Yehuda, tetapi juga
menegaskan hakikat sejati kepemimpinan yang bersumber dari Allah. Yeremia
menyoroti bahwa korupsi kepemimpinan terjadi ketika otoritas dilepaskan dari relasi
perjanjian dengan Allah dan diubah menjadi alat penindasan. Dalam terang teologi
Perjanjian Baru, janji tentang “Tunas Adil” menemukan penggenapannya dalam
pribadi Yesus Kristus, Sang Gembala yang memimpin dengan keadilan dan kasih.
Hasil penelitian ini memperlihatkan bahwa kepemimpinan profetis merupakan
panggilan spiritual untuk menegakkan kebenaran Allah di tengah struktur yang
cenderung menyimpang. Dalam konteks gereja masa kini, model kepemimpinan
yang diilhami oleh Yeremia menuntut pemimpin yang memiliki kepekaan rohani,
keberanian moral, dan integritas etis untuk menolak bentuk-bentuk korupsi, baik
material maupun spiritual. Dengan demikian, teologi kepemimpinan Kristen perlu
diarahkan pada pembentukan pemimpin yang hidup dalam persekutuan dengan
Allah, berpihak pada kebenaran, serta melayani dengan kerendahan hati. Suara
profetis Yeremia mengingatkan bahwa otoritas rohani bukanlah sarana dominasi,
melainkan panggilan untuk menggembalakan umat Allah menuju keadilan,
kesetiaan, dan shalom yang sejati.

REKOMENDASI PENELITIAN

Penelitian selanjutnya dapat diarahkan pada kajian yang menghubungkan
kritik profetis Yeremia dengan dinamika kepemimpinan gereja kontemporer secara
lebih empiris, misalnya melalui studi kasus di berbagai denominasi. Pendekatan

42 R. Scott Rodin, “The Steward Leader as Prophet and Servant,” Journal of Biblical Perspectives

in Leadership 8, no. 1 (2018): 3-15.

4 Stanley Hauerwas, “The Church and the Recovery of Moral Voice,” Stanley Hauerwas 36, no.
4 (2020): 620-24.

83



Imitatio Christo (Sitinjak & Munthe)

interdisipliner yang menggabungkan teologi biblika, etika kepemimpinan, dan
psikologi pelayanan juga dibutuhkan untuk memahami secara lebih mendalam
faktor-faktor yang memengaruhi munculnya korupsi rohani dalam struktur gereja.
Selain itu, penelitian komparatif antara model kepemimpinan profetis Yeremia dan
pola kepemimpinan Yesus sebagai Gembala Agung berpotensi memperkaya
formulasi teologi kepemimpinan Kristen yang lebih aplikatif bagi konteks pelayanan
masa kini. Dengan demikian, studi selanjutnya dapat memberikan kontribusi praktis
bagi pembentukan pemimpin gereja yang berintegritas dan berorientasi pada
keadilan Allah.

REFERENSI

A. R. Diamond. The Confessions of Jeremiah in Context: Scenes of Prophetic Drama.
Sheffield: Sheffield Academic Press, n.d.

Anthony C. Thiselton. Hermeneutics: An Introduction. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans
Publishing Co., 2009.

Barth, Karl. Church Dogmatics, Vol. I/2: The Doctrine of the Word of God. Edinburgh: T&T
Clark, n.d.

— — —. Church Dogmatics, Vol. IV/3. Edinburgh: T&T Clark, 2015.

Bauckham, Richard. “Christ as the Shepherd King.” Journal of Theological Studies 71,
no. 1 (2020): 1-20.

Bright, John. A History of Israel (Edisi Ke-4). Louisville: Westminster John Knox Press,
2016.

Bruce C. Birch. “Mishpat and Tsedaqah in Old Testament Ethics.” Journal of Biblical
Ethics 6, no. 1 (2018): 1-18.

Brueggemann, Walter. “Theology of Power and Prophetic Resistance.” Interpretation,
Journal of Theological 12, no. 1 (2018): 5-22.

Clements, R. E. “Covenant Disobedience in Jeremiah.” Old Testament Essays 31, no. 3
(2018): 601-617.

Daniel L. Smith-Christopher. A Biblical Theology of Exile. Minneapolis: Fortress Press,
2002.

— — —. “Reading Prophetic Texts as Theological Discourse.” Journal for the Study of the
Old Testament 4, no. 43 (2019): 457-472.

Dietrich Bonhoeffer. The Cost of Discipleship. London: SCM Press, n.d.

Gordon D. Fee dan Douglas Stuart. How to Read the Bible for All Its Worth. Jakarta: BPK
Gunung Mulia, 2019.

Hauerwas, Stanley. “The Church and the Recovery of Moral Voice.” Stanley Hauerwas
36, no. 4 (2020): 620-634.

Heschel, Abraham Joshua. The Prophets. New York: Harper & Row, 2017.

John Goldingay. No TitleOld Testament Theology: Israel’s Faith. Downers Grove:
InterVarsity Press, 2006.

Leon Morris. The Gospel According to John. Grand Rapids: Eerdmans, 2016.

Leuchter, Mark. “Jeremiah and the Kings of Judah.” Biblical Interpretation 26, no. 2
(2018): 145-162.

— — —. “Messianic Hope in Jeremiah 23.” Catholic Biblical Quarterly 80, no. 2 (2020):

84



(Suara Profetis Yeremia terhadap...) Imitatio Christo

257-273.

Mary K. Greer. “Corruption in the Church: A Theological Reflection.” Theological
Studies 76, no. 2 (2015): 245-260.

Maxell, John C. Developing the Leader Within You 2.0. Nashville: HarperCollins
Leadership, 2018.

McKane, William. “Shepherd Imagery and Prophetic Critique in Jeremiah.” Journal for
the Study of the Old Testament 41, no. 3 (2017): 321-336.

Nouwen, Henri J. M. In the Name of Jesus: Reflections on Christian Leadership. New York:
Crossroad, 2017.

O’Connor, Kathleen M. “True and False Prophecy in Jeremiah.” Interpretation 2, no. 74
(2020): 135-146.

Rad, Gerhard von. “Justice and Righteousness in Israel.” Interpretation 70, no. 4 (2016):
389-401.

— — —. Old Testament Theology, Vol. I. New York: Harper & Row, 2016.

Rodin, R. Scott. “The Steward Leader as Prophet and Servant.” Journal of Biblical
Perspectives in Leadership 8, no. 1 (2018): 3-15.

Sharp, Carolyn ]. “Social Injustice and Prophetic Ethics.” Currents in Biblical Research
7, no. 3 (2019): 322-340.

— — —. “Social Injustice and Prophetic Ethics.” Currents in Biblical Research 17, no. 3
(2019): 322-340.

Sharp, Carolyn J. “Prophetic Resistance and Leadership Failure in Jeremiah.” Journal
of Biblical Literature 137, no. 2 (2018): 375-392.

Smith-Christopher, Daniel L. “Calling and Commissioning in the Prophetic
Tradition.” Journal for the Study of the Old Testament 44, no. 1 (2019): 23-39.

— — —. "Reading Jeremiah 23 as Prophetic Critique.” Journal for the Study of the Old
Testament 43, no. 4 (2019): 457-472.

Stulman, Louis. “Jeremiah as a Theologian of Judgment and Hope.” Catholic Biblical
Quarterly 78, no. 1 (2016): 45-63.

Walter Brueggemann. The Prophetic Imagination. Minneapolis, MN: Fortress Press,
2018.

— — —. Theology of the Old Testament. Minneapolis: Fortress Press, 2018.

Wright, Christopher J. H. “Covenant Ethics and Leadership.” Journal of Biblical
Theology 28, no. 2 (2019): 155-168.

— — —. Old Testament Ethics for the People of God. Downers Grove: InterVarsity Press,
2017.

Wright, N. T. “Leadership and Faithfulness in the New Testament.” Journal for the

Study of the New Testament 42, no. 4 (2020): 421-438.

85



